

زُبْدَةُ الشَّمَائِلِ

ش

شَمَائِلُ تَرْمِذِيٍّ

تألِيف

متكلم اسلام مولانا محمد الیاس حفظہ اللہ علیہ



# زبدۃ الشماں

شـ رـ

# شماں ترمذی

تالیف  
مکہم مولانا محمد الیاس گھمن



# جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

نام کتاب \_\_\_\_\_ زبدۃ الشمائل شیخ شمائل ترمذی  
تالیف \_\_\_\_\_ سعید بن حمدا بن علی الایمنیس کھن  
بار اشاعت \_\_\_\_\_ اول  
تاریخ طبع \_\_\_\_\_ نومبر 2016  
تعداد \_\_\_\_\_ 1100  
مطحون \_\_\_\_\_ دارالاہمیان

ملنے کے پتے =====  
**مکتبۃ اہل الصُّنْنَۃ وَاجماعۃ**

87 جنوبی لاہور روڈ سرگودھا

Cell: 0321-6353540

## دارالاہمیان

دوکان نمبر 8-U، گلشن اردو بازار میں موئی محل  
اسٹاپ گلشن اقبال، کراچی۔

Phone: 021-34968787, Cell: 0334-2028787

[www.ahnafmedia.com](http://www.ahnafmedia.com)  
[www.darul-iman.com](http://www.darul-iman.com)

## فہرست

### اکابر علمائے کرام کے تاثرات

- حضرت مولانا مفتی سعید احمد پالنپوری زید مجده ..... 12
- شیخ الحدیث و صدر المدرسین دارالعلوم دیوبند
- حضرت مولانا اکٹر عبد الرزاق اسکندر مدظلہ ..... 14
- نائب صدر و فاقل المدارس العربیہ پاکستان
- مرکزی امیر عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت
- مہتمم جامعہ علوم اسلامیہ بنوری ناؤں کراچی
- حضرت مولانا صوفی محمد سرور دامت برکاتہم ..... 16
- شیخ الحدیث جامعہ اشرفیہ لاہور
- فضیلۃ الشیخ حضرت مولانا عبد الحفیظ کلی دامت برکاتہم ..... 17
- امیر انٹر نیشنل ختم نبوت مومنٹ۔ مکہ مکرمہ
- شیخ القرآن والحدیث حضرت مولانا نور الہادی زید مجده ..... 19
- مدیر دارالعلوم تعلیم القرآن شاہ منصور ضلع صوابی
- حضرت مولانا محمد عزیز الرحمن ہزاروی زید مجده ..... 21
- جامعہ دارالعلوم زکریا ترنول۔ اسلام آباد

- حضرت مولانا قاضی ارشد الحسینی دامت برکاتہم 23
- حضرت مولانا ارشاد احمد زید مجده 24
- شیخ الحدیث و مہتمم جامعہ دارالعلوم عید گاہ کبیر والا 25
- صاحبزادہ عزیز احمد حفظہ اللہ خانقاہ سراجیہ کندیاں شریف
- نائب امیر عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت مولانا زادہ الراشدی زید مجده 26
- ابن امام الہلسنت مولانا سرفراز خان صدر رحمہ اللہ حضرت مولانا مفتی محمد حسن زید مجده 28
- جامعہ مدینیہ جدید لاہور حضرت مولانا عبد الجبار زید مجده 29
- مدرسہ دارالہدیٰ چوکیرہ سرگودھا حضرت مولانا مفتی عطاء الرحمن زید مجده 30
- شیخ الحدیث و مہتمم دارالعلوم مدینیہ بہاولپور حضرت مولانا محمد اکرم طوفانی مدغله 32
- چیئر مین خاتم الشیعین ٹرست سرگودھا خاتم الشیعین میڈیکل ہارٹ سنٹر سرگودھا

## عرض مصنف

|                                                                                        |          |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| کتاب اور صاحب کتاب                                                                     | 37       |
| [۱]: تعارف کتاب:-                                                                      | 37       |
| [۲]: تعارف امام ترمذی:-                                                                | 38       |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي حَقْبِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b>    | 39       |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ظاہری مبارک شکل و صورت                             | 39 ..... |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي خَاتِمِ النَّبُوَةِ</b>                                         | 46       |
| حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی مہربنوت                                                 | 46 ..... |
| حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کے قبول اسلام کا واقعہ                                   | 47 ----- |
| مشکل الفاظ کے معانی                                                                    | 51 ----- |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي شَعْرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b>    | 54       |
| باب: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک بال                                         | 54 ..... |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي تَرَجُّلِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b> | 56       |
| باب: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا مبارک بالوں میں سُنگھا کرنا                       | 56 ..... |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي شَيْبِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b>    | 58       |
| باب: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سفید بال                                          | 58 ..... |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي خَضَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b>   | 61       |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا خضاب لگانا                                         | 61 ..... |

|                                                                                                       |    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| بَابُ مَا جَاءَ فِي كُحْلِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                          | 62 |
| بَابٌ: حَضْرَتْ پاک صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَاسِرَةِ مَبَارِكَ لَگَانَا                    | 62 |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي لِبَاسِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                         | 64 |
| بَابٌ: حَضْرَتْ پاک صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَالْبَاسِ مَبَارِك                             | 64 |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي خُفِّ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                           | 68 |
| بَابٌ: حَضْرَتْ پاک صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمَوْزَ مَبَارِك                               | 68 |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي نَعْلِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                          | 70 |
| بَابٌ: حَضْرَتْ پاک صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمَبَارِك جُوتَے                               | 70 |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي ذُكْرِ خَاتَمِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                  | 73 |
| بَابٌ: حَضْرَتْ پاک صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی انگوٹھی                                      | 73 |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَتَخَطَّمُ فِي يَمِينِه | 81 |
| بَابٌ: رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کا دَائِمٌ ہاتھ میں انگوٹھی پہننا            | 81 |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ سَيِّفِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                  | 84 |
| بَابٌ: حَضْرَتْ پاک صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی تَمَواَرِ مَبَارِك                           | 84 |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ دَرْعِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                   | 86 |
| بَابٌ: حَضْرَتْ پاک صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی زَرَہِ مَبَارِك                              | 86 |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ مِغْفِرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                 | 89 |

|                                                                                                |           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خود مبارک                                                  | 89 .....  |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي عِمَامَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b>         | 91 .....  |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی دستار مبارک                                                | 91 .....  |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ إِذْ أَرَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b> | 93 .....  |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی لگنگی مبارک                                                | 93 .....  |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي مُشْيَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b>          | 96 .....  |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی چال مبارک                                                  | 96 .....  |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي جُلْسَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b>          | 97 .....  |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی نشست مبارک                                                 | 97 .....  |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي تُكَأَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b>          | 99 .....  |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا تکیہ مبارک                                                 | 99 .....  |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي اِتِّكَاءِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b>        | 101 ..... |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا سہارا لے کر چانا                                           | 101 ..... |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ أَكْلِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b>     | 105 ..... |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے کھانے کا مبارک طریقہ                                       | 105 ..... |
| <b>بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ حُبْزِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</b>     | 108 ..... |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی روٹی مبارک                                                 | 108 ..... |

|                                                                                                                                 |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ إِذَا مِرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                                         | 111 |
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ وُضُوءٌ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَ الظَّعَامِ - 127                    |     |
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ وُضُوءٌ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَا كَحَانَ مَبْرُوكٌ ..... 121            |     |
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي قَوْلٍ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبْلَ الظَّعَامِ وَبَعْدَ مَا يَفْرُغُ مِنْهُ 129 |     |
| بَابٌ كَحَانَ كَحَانَ سَعْيٌ ..... 129                                                                                          |     |
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي قَدْحٍ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 133                                                |     |
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ شَرَابٍ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 135                                        |     |
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ شَرِبٍ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 135                                         |     |
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ شَرَابٍ كَمَارٍ ..... 138                                                                            |     |
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ شُرِبٍ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 140                                         |     |
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ شُرِبٍ كَمَارٍ كَمَارٍ ..... 140                                                                     |     |
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي تَعَطُّرٍ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 143                                             |     |
| بَابٌ مَا جَاءَ فِي تَعَطُّرٍ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ..... 143                                       |     |
| بَابٌ كَيْفَ كَانَ كَلَامُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 145                                                |     |

|                                                                                                              |                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی گفتگو کا طریقہ ..... 145                                                 | bab: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی گفتگو کا طریقہ ..... 145            |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي ضَحْكِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ..... 148                       | bab: ما جاء في ضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم ..... 148               |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ہنسنے کا بیان ..... 148                                                  | bab: ما جاء في ضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم ..... 148               |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ مِزَاحِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ..... 153               | bab: ما جاء في صفة مزاح رسول الله صلى الله عليه وسلم ..... 153          |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا مزاح مبارک ..... 153                                                     | bab: ما جاء في صفة مزاح رسول الله صلى الله عليه وسلم ..... 153          |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ كَلَامِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الشِّعْرِ ..... 157 | bab: ما جاء في صفة كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم في الشعر ..... 157 |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا شعر پڑھنا اور پڑھانا ..... 157                                           | bab: ما جاء في كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم في الشعر ..... 157     |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي كَلَامِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي السَّرِیر ..... 165        | bab: ما جاء في كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم في السرير ..... 165    |
| باب: رات کو قصے سننے اور سنانے کے بیان میں ..... 165                                                         | bab: ما جاء في نوم رسول الله صلى الله عليه وسلم ..... 165               |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي نَوْمِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ..... 173                       | bab: ما جاء في نوم رسول الله صلى الله عليه وسلم ..... 173               |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی مبارک نیند ..... 173                                                     | bab: ما جاء في نوم رسول الله صلى الله عليه وسلم ..... 173               |
| بَابُ مَا جَاءَ فِي عِبَادَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ..... 176                    | bab: ما جاء في عبادة رسول الله صلى الله عليه وسلم ..... 176             |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عبادت ..... 176                                                          | bab: ما جاء في عبادة رسول الله صلى الله عليه وسلم ..... 176             |
| بَابُ صَلَاةِ الْضُّحَى ..... 182                                                                            | bab: صلاة الضحى ..... 182                                               |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی چاشت کی نماز ..... 182                                                   | bab: ما جاء في صلاة الظهر ..... 182                                     |
| بَابُ صَلَاةِ التَّطْوِعِ فِي الْبَيْتِ ..... 184                                                            | bab: صلاة التطوع في البيت ..... 184                                     |
| باب: نوافل گھر میں پڑھنے کا بیان ..... 184                                                                   | bab: ما جاء في صلاة النوافل ..... 184                                   |

|           |                                                                                 |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 186 ----- | بَابُ مَا جَاءَ فِي صَوْمَرْسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ     |
| 186 ..... | باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے روزہ کا بیان .....                          |
| 190 ----- | بَابُ مَا جَاءَ فِي قِرَاءَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ |
| 190 ..... | باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی قراءت مبارکہ .....                          |
| 192 ----- | بَابُ مَا جَاءَ فِي بُكَاءِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ   |
| 192 ..... | باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی گریہ زاری .....                             |
| 196 ----- | بَابُ مَا جَاءَ فِي فِرَاشِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ   |
| 196 ..... | باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا بستر مبارک .....                            |
| 198 ----- | بَابُ مَا جَاءَ فِي تَوَاضُعِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ |
| 198 ..... | باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عاجزی و انکساری .....                       |
| 208 ----- | بَابُ مَا جَاءَ فِي خُلُقِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ    |
| 208 ..... | باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے اخلاق عالیہ .....                           |
| 214 ----- | بَابُ مَا جَاءَ فِي حَيَاةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ   |
| 214 ..... | باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی حیامبارک .....                              |
| 216 ----- | بَابُ مَا جَاءَ فِي حِجَامَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ |
| 216 ..... | باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا سینگیاں لگوانا .....                        |
| 219 ----- | بَابُ مَا جَاءَ فِي أَسْمَاءِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ |

|                                                                                                |           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے بعض اسماء مبارک ..... 219                                  |           |
| بَابُ :مَا جَاءَ فِي عِيْشِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                       | 221 ----- |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی گزر اوقات ..... 221                                        |           |
| بَابُ :مَا جَاءَ فِي سِنِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                    | 228 ----- |
| باب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عمر مبارک ..... 228                                         |           |
| بَابُ :مَا جَاءَ فِي وَفَاتَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ               | 230 ----- |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا وصال مبارک ..... 230                                       |           |
| بَابُ :مَا جَاءَ فِي مِيرَاثِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ                | 241 ----- |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی میراث مبارک ..... 241                                      |           |
| بَابُ :مَا جَاءَ فِي رُؤُيَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْمَنَامِ | 245 ----- |
| باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھنا ..... 245                                  |           |
| خاتمة الكتاب -----                                                                             | 249       |

## حضرت مولانا مفتی سعید احمد پانپوری زید مجده

شیخ الحدیث و صدر المدرسین دارالعلوم دیوبند

بسم اللہ الرحمن الرحیم

اَلْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰلَمِينَ وَالصَّلٰوٰةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى سَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ وَعَلٰى آلِهٖ  
وَآلِحَٰبِيهٖ أَجْمَعِينَ أَمَّا بَعْدُ!

”شماں“ شماں یا شماںیہ کی جمع ہے، جس کے معنی ہیں سیرت، عادت اور عمدہ طبیعت۔

”شماں النبی“ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ کو کہتے ہیں جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا حالیہ مبارک، آپ کی وضع قطع، آپ کا لباس و پوشش، آپ کی نشست و برخاست اور آپ کے شب و روز کو بیان کیا جاتا ہے۔ سیرت طیبہ کے مضمون کو امام ترمذی رحمہ اللہ نے ”ابواب المناقب“ کے شروع میں اکتیس ابواب میں بیان فرمایا ہے مگر انہوں نے محسوس کیا کہ ان ابواب سے سیرت کا حق ادا نہیں ہوا، اس لیے مستقل رسالہ تالیف فرمائے سنن کے ساتھ ملحق فرمادیا گویا یہ رسالہ ابواب المناقب کا ”تمہ“ ہے، علیحدہ تصنیف نہیں، جس طرح کتاب العلل سنن کا مقدمہ لا حقہ ہے مستقل تصنیف نہیں۔

امام ترمذی نے شماں کو چھپن ابواب پر تقسیم فرمایا ہے، جس میں تین سو ستانوے حدیثیں ہیں، ان میں سے دو سوتیرہ حدیثیں سنن میں آچکی ہیں، صرف چوراسی روایتیں نئی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ترمذی شریف کے اس حصے کو جو قبولیت عطا فرمائی ہے وہ سیرت کی کسی اور کتاب کو حاصل نہیں۔ عربی اور اردو زبان میں اس کی بہت سی شر جیں لکھی گئیں۔ اکثر شر جیں اہل علم و فضل کے لیے ہیں، حضرت مولانا

محمد الیاس گھسن دامت بر کا تمہن نے بھی اس کی شرح ”زبدۃ الشماکل“ کے نام سے تحریر فرمائی ہے، ”زبدۃ“ کے معنی ہیں کسی چیز کا عمدہ اور افضل حصہ، دودھ کا عمدہ حصہ مکھن ہے، اس لیے مکھن کو بھی ”زبدہ“ کہتے ہیں، اس کی جمع ”زبد“ آتی ہے۔

شارح کے پیش نظر عوام ہیں اس لیے انہوں نے مکرات کو حذف کر کے خالص مکھن قارئین کی خدمت میں پیش کیا ہے۔ ہر باب کے تحت ”زبدہ“ کے عنوان سے نمبردار تشریحات کی ہیں، جس میں باب کی روایات کا خلاصہ آگیا ہے۔ موصوف کی زبان نہایت آسان اور صاف ہے، انداز بیان بھی پسندیدہ اور پرکشش ہے اور عوام و خواص میں مقبول بھی، آپ کی تصانیف اور تقاریر سے ایک عالم مستفیض ہو رہا ہے۔ ”زبدۃ الشماکل“ میں قارئین کے لیے دلچسپی کا سامان مہیا ہے، ان شاء اللہ دوسری تصانیف کی طرح یہ تصنیف بھی قبولیت کا شرف حاصل کرے گی۔

وما ذلک على الله بعزيز

خادم دارالعلوم دیوبند

۱۴۳۷ھ ذوالقعدہ ۱۱

## حضرت مولانا ذاکر عبد الرزاق اسکندر مدظلہ

نائب صدر وفاق المدارس العربیہ پاکستان

مرکزی امیر عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت

مہتمم جامعہ علوم اسلامیہ بنوری ٹاؤن کراچی

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيد الانبياء والمرسلين

وعلى الـوـصـحـبـهـ اـجـمـعـيـنـ.ـ اـمـاـ بـعـدـ!

اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس کو علی الاطلاق ”اسوہ حسنہ“ (بہترین نمونہ) قرار دیا ہے۔ جس طرح آپ کے اقوال و افعال تشرییعی امور کا درج رکھتے ہیں اسی طرح آپ کی طبعی عادات مبارکہ بھی سلامتی فطرت کا ایسا نمونہ ہیں کہ جن کو اپناتا مسلمان کو انسانیت کے اوپنے درجات سے ہم آہنگ بنادیتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ کے تشرییعی اقوال و افعال کی طرح طبعی امور بھی محفوظ و منقول ہیں اور انسانیت کو اپنے مقام رفع تک لے جانے کے لیے میزارہ نور ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے طبعی و عادی طور طریقوں کو محفوظ کرنے کا امتیازی کام امام محمد بن عیسیٰ ترمذی رحمہ اللہ نے ”شماکل ترمذی“ کے نام سے انجام دیا ہے جو آپ کی معروف کتاب جامع ترمذی کے تتمہ و تکملہ کے طور پر آپ کی کتاب کا حصہ ہے۔ ”شماکل ترمذی“ کی اردو عربی میں مختلف مفید شروحات بھی موجود ہیں جو ایک مسلمان کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے خصائص و شماکل سے روشناس کرنے کا بہترین سامان ہیں مگر اکثر کتابوں کا انداز بیان خالص علمی یا تحقیقی ہونے کی وجہ سے عام قاری کے استفادے سے ذرا بیعد محسوس کیا جاتا ہے۔

اللہ تعالیٰ جزاً نخیر عطاء فرمائے مؤلف گرامی مولانا محمد الیاس گھمن

صاحب حنفیہ اللہ کو جنہوں نے ”شماں ترمذی“ کی ضروری ابحاث کو ”زبدۃ الشماں“ کے عنوان سے جمع فرمایا۔ مؤلف موصوف کا انداز بیان سادہ، سلیمان اور عام فہم ہے جس کی وجہ سے یہ مجموعہ اہل علم کے علاوہ عوام کے فہم اور ادراک سے بھی بعید نہیں اور عام اردو خواں بھی اس سے استفادہ کر سکتے ہیں۔

عامة المسلمين کو اس بات کا حریص ہونا چاہیے کہ وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بیان کردہ احکام و آداب کی طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے طبعی و عادی طریقوں کو بھی اپنائیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت اور عادات دونوں انسانیت کے لیے معراج کا درجہ رکھتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ امت مسلمہ کو اس کی توفیق نصیب فرمائے اور اس سلسلے میں مصروف عمل تمام اہل علم اصحاب دعوت اور مردان میدان کو جزاء خیر عطا فرمائے آمین۔

وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.

والسلام

عَلَيْكُمُ الْأَمْرُ كَلِمَةُ

کیم ر رمضان المبارک 1437ھ

بـ طابق 7 جون 2016ء

# حضرت مولانا صوفی محمد سرور دامت برکاتہم

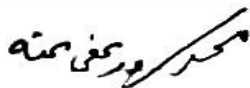
## شیخ الحدیث جامعہ اشرفیہ لاہور

بسم اللہ الرحمن الرحیم

الحمد لله رب العلمين والصلوة والسلام على خاتم النبيين وعلى آله  
وازواجه واصحابه واتباعه اجمعين

مولانا گھسن صاحب کی زبدۃ الشماں کتاب میرے پاس تقریباً کے لیے آئی  
جو انہوں نے جیل میں لکھی، بعض جگہوں سے دیکھی پڑھی بہت مفید پایا۔  
دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ شماں ترمذی کی اس شرح کو قبول فرمائیں اور ہر خاص و  
عام کے لیے نافع بنائیں آمين

وصلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ محمد وآلہ واصحابہ واتباعہ اجمعین



درس جامعہ اشرفیہ لاہور

24 ذی الحجه 1437ھ

27 ستمبر 2015ء

## فضیلۃ الشیخ حضرت مولانا عبد الحفیظ مکی دامت بر کا تم

امیر انٹر نیشنل ختم نبوت موسومنٹ۔ مکہ مکرمہ

اَحْمَدُ اللَّهُ وَحْدَةً وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى مَنْ لَا نَبِئَ بَعْدَهُ وَعَلَى آلِهِ

وَاصْحَابِهِ وَازْوَاجِهِ وَأَتْبَاعِهِ أَجْمَعِينَ.

اما بعد! محب مکرم منتظم اسلام حضرت مولانا محمد الیاس گھسن مدظلہ العالی نے اس سیاہ کار کو اپنی کتاب ”زبدۃ الشماں“ شرح شماں ترمذی کا مسودہ عنایت فرمایا کہ اس کا مطالعہ کر کے تقریظ لکھوں۔ اس لیے اس سیاہ کار نے اس کا مطالعہ کیا اور اس مبارک کتاب پر تقریظ اپنی خوش قسمتی سمجھ کر لکھنا شروع کر دی۔

ہمارے شیخ برکتہ العصر شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا کاندھلوی ثم المدنی قدس سرہ العزیز ہمیشہ اہل علم حضرات کو شماں ترمذی اور اس کی شرح خصائص نبوی کے بہت اہتمام سے مطالعہ کی تاکید فرماتے تھے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم ہی ہر امر میں ہر مسلمان کے لیے اسوہ حسنہ ہیں۔

حضرت شیخ قدس سرہ کی شماں ترمذی کی شرح خصائص نبوی بہت مبارک اور علمائے کرام کے لیے انتہائی مفید و موثر تھی۔ الحمد للہ بہت حضرات نے اس سے بھرپور فائدہ اٹھایا اور اس کے فوپس سے خوب مستفیض ہوئے۔

حضرت مولانا محمد الیاس گھسن صاحب نے اپنی اس مختصر شرح میں اس بات کا اہتمام کیا ہے کہ عوام مسلمان اس سے پورا پورا فائدہ حاصل کر سکیں۔ اس لیے ان کا مقدمہ میں ارشاد ہے کہ ”یہ کتاب خالص عوام الناس کے لیے ہے، اس لیے اس میں عوامی زبان استعمال کی گئی ہے، پوری کتاب میں شاید ہی کوئی ایسا مقام آیا ہو جہاں کوئی اصطلاحی لفظ استعمال کیا گیا ہو۔“

اللہ تعالیٰ نے حضرت مولانا گھمن صاحب کو یہ بھرپور صلاحیت عطا فرمائی ہے کہ وہ بہت سے مشکل مسائل عام الفاظ میں ایسے بیان فرماتے ہیں کہ ہر عام شخص سطحی علم والا بھی اسے اچھی طرح سمجھ جاتا ہے۔ اس شرح شماںل ”زبدۃ الشماںل“ کو اللہ تعالیٰ قبولیت سے سرفراز فرمائے اور حضرت مولانا گھمن صاحب کے لیے اسے صدقہ جاریہ مقبولہ بنائے اور برادرانِ اسلام کو اس مبارک کتاب سے مستفید و مستفیض ہونے کی توفیق عطا فرمائے اور اسے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی سچی محبت اور پختہ قلبی تعلق پیدا ہونے کا ذریعہ مبارکہ بنائے اور ہر حال و ہر عمل میں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کامل اتباع کی توفیق دے کر دونوں جہاں کی خیر و نیکیوں سے سرفراز فرمائے آمین۔

وصلى الله تعالى على خير خلقه و سيد رسله و خاتم الأنبياء سيدنا و حبيبنا و قرة أعيننا ونبيينا و مولانا محمد بن النبي الامي الكرييم وعلى آلہ وأصحابہ وأزواجہ وأتباعہ اجمعین وبارك وسلم تسليماً كثیراً كثیراً.

كتبه الفقير الى رحمة ربہ الكریم

شب اوار

7 رمضان المبارک 1437ھ

بمطابق 12 جون 2016ء

## شیخ القرآن والحدیث حضرت مولانا نور الہادی زید مجده

### مدیر دارالعلوم تعلیم القرآن شاہ منصور ضلع صوابی

بسم اللہ الرحمن الرحیم

الحمد لله و كفى و سلامٌ علی عبادۃ الَّذِینَ اصْطَفَنَا و بعده!

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ عشق و محبت ایمان کا حصہ ہے اور اس عشق و محبت کے حوالے سے یہ امت مرحومہ محمد اللہ بہت ہی زرخیز رہی ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال و افعال کا کیا کہنا! امت کے علماء و صحاباء نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نشت و برخاست، ان کا حلیہ مبارکہ، ان کے اخلاق کریمانہ غرض ہر حوالے سے آپ علیہ السلام کی مکمل تصویر حیات امت کے سامنے کما حقہ پیش کی ہے۔

ذکورہ بالا پہلو سے خدمت ”شماں نبوی“ کہلاتی ہے۔ الحمد للہ اسی سلسلہ میں مولانا محمد الیاس گھسن صاحب کی کتاب ”زبدۃ الشماں“ علماء و طلباء کے لیے عام فہم ہونے کے ساتھ مفید ثابت ہو گی۔

بندہ کو دیکھنے کی فرصت تو نہیں ملی البتہ تقدیق کننده حضرات کی تصدیقات پر اعتماد کرتے ہوئے یہ چند سطور حوالہ قرطاس ہیں۔ اللہ تعالیٰ یہ کتاب اپنی بارگاہ میں قبول فرمایا امت کے لیے نافع بنائیں۔

### لحرر المداعی

۱۱ - ذوالقعدہ ۱۴۳۷ھ

۱۵ - اگست 2016ء

## حضرت مولانا مفتی سیف اللہ حقانی مروت مدظلہ

### رئیس دارالاوقاف جامعہ حقانیہ اکوڑہ خٹک

باسمہ تعالیٰ

اللّٰہ الحٰتم مولانا محمد الیاس گھسن زید مجده کی کتاب شرح شماں ترمذی ”زبدۃ الشماں“ کی صورت میں میرے سامنے ہے۔ یہ محنت جبل کے زمانہ اسیری کی ہے۔ ”شماں ترمذی“ پرہ زمانہ میں محنت ہوئی اور کتب لکھی گئیں اور موجودہ زمانہ کی یہ قابل قدر محنت حضرت مولانا محمد الیاس گھسن زید مجده کے حصہ میں آئی اور مولانا موصوف نے خوب شرح و تشرح کرتے ہوئے ”شماں ترمذی“ کا حق ادا کیا ہے۔

ان شاء اللہ یہ کتاب اساتذہ کرام اور طلبہ عظام کے لیے بہت مفید رہے گی۔ اللہ تعالیٰ موصوف کی یہ محنت اور کاوش قول کر کے زاد آخرت بنائے اور مولانا موصوف کو اس جیسی کتاب کی طرح اور کتابیں لکھنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

فقط و السلام

### سیف اللہ حقانی

29 شوال 1437ھ

4 اگست 2016ء

## حضرت مولانا محمد عزیز الرحمن ہزاروی زید مجده

### جامعہ دارالعلوم زکریا تر نول۔ اسلام آباد

الحمد لله رب العلمين والصلوة والسلام على سيد المرسلين و

على آله واصحابه اجمعين. اما بعد!

هر عاشق صادق کی یہ خواہش ہوتی ہے کہ وہ قدرت کی عطا کردہ بہترین صلاحیتیں اپنے آقا و مولا سرور کائنات، فخر موجودات، خاتم النبیین، سیدنا و مولانا حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی ذاتِ اقدس پر نچاہو کر دے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شانِ عالی کا ذکر کر کے آیتِ مبارکہ ”وَرَفَعْنَا لَكَ ذُكْرَكَ“ کے خدمت گزاروں میں شامل ہو جائے۔ تاہم آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا کوئی ادنیٰ غلام یہ دعویٰ نہیں کر سکتا کہ اس نے اپنے آقا و مولا کی عظمت و شان کا لاکھواں حصہ بھی ادا کر دیا ہے۔

22 رمضان المبارک 1437ھ بعد نماز مغرب محترم حضرت مولانا محمد الیاس گھسن حفظہ اللہ جامعہ دارالعلوم زکریا تشریف لائے اور اپنی کتاب ”زبدۃ الشماں“ شرح شماں ترمذی پر چند کلمات تحریر کرنے کے لیے فرمایا۔ حضرت مولانا کو اللہ تعالیٰ نے بہت سی صلاحیتیں عطا فرمائی ہیں، مختلف موضوعات پر آپ کی قیقیتیں، تصنیفات کا سلسلہ متارہا ہے، مگر سیرت کے عنوان پر یہ آپ کی پہلی خدمت ہے۔ یہ کتاب تو آقاۓ کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے عشق و محبت کو بڑھانے کے لیے ہے۔ شماں ترمذی پر ہمارے مرشد پاک حضرت شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا رحمۃ اللہ علیہ کی ”خصال نبوی“ شہرہ آفاق تصنیف ہے۔ آپ اس کتاب کو اہتمام سے پڑھنے کی تاکید فرمایا کرتے تھے، خود احقر کو بھی مدینہ منورہ کے قیام میں اس کی خصوصی تاکید فرمائی۔

اس عنوان پر اب جتنی بھی کاوشیں ہو رہی ہیں وہ سب حضرت شیخ رحمۃ اللہ علیہ کی مبارک کتاب ہی سے استفادہ ہے۔ آج کل کے علماء کرام کا اس طرف متوجہ ہونا بے حد مفید، مبارک اور ضروری ہے کہ عشق مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم اور اتباعِ سنت کے بغیر کامیابی و کامرانی ناممکن ہے۔ احقر کو رمضان المبارک کے آخری عشرہ میں اعتکاف کی وجہ سے پورا مسودہ پڑھنے کا موقع نہیں ملا، مختلف مقامات کو دیکھنے کے بعد آقا کریم صلی اللہ علیہ وسلم فداہ روحی وابی و امی کے شاء خوانوں کے دفتر میں نام لکھوانے کے لیے چند سطر میں لکھوار ہا ہوں۔

اللہ کریم یہ کتاب پڑھنے سننے والوں کے لیے اسوہ حسنہ اپنانے کا ذریعہ بنائے اور حضرت مولانا زید مجده کو ظاہری اور باطنی کمالات سے مالا مل فرماتے ہوئے ان کے لیے صدقہ جاریہ بنائے۔ آمین بجہا النبی الکریم صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ اجمعین۔

29-رمضان المبارک 1437ھ

## حضرت مولانا قاضی ارشد الحسین دامت برکاتہم

اکحمد اللہ وحده والصلوٰۃ والسلام علی من لَّا نبیٰ بعده اما بعده!

رب تعالیٰ فرماتے ہیں: وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَالْبَخْرُ

يَمْكُلُهُ مَنْ يَعْدِلُهُ سَبْعَةُ أَجْمَعِيْرَ مَا نَفَدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ صدق اللہ العظیم

ہمارے اکثر اکابر اسلاف نے سنت یوسفی ادا کرتے ہوئے تہائی میں تحریر ا  
جو خدمات انعام دی ہیں وہ اظہر من الشش ہیں۔ ہمارے مదور، کرم، محترم، مولانا  
محمد الیاس، صاحب اخلاق، یاس کو آس سے بدلت کر ہر میدان میں پاس ہونے والے  
دامت برکاتہم نے شماں ترمذی کی شرح ”زبدۃ الشماں“ کے نام سے ترتیب دی۔  
ایسی جگہ میں جہاں تہائی ہی تہائی ہو، اخلاق اور یکسوئی اور انتہائی توجہ و انبہاک سے جو  
کام سرانجام دیا جائے وہ یقیناً معرکۃ الآراء ہوتا ہے اور پھر جس میں ساتھ ساتھ عشق و  
نسبت، عقیدت و احترام کے جذبات کا بحر ذخار ٹھیک مارتا ہے پھر اس کی حلاوت و  
چاشنی کئی گناہوں جاتی ہے، نام بھی ”زبدۃ الشماں“ سبحان اللہ!

خدائے وحدہ لا شریک حضرت مولانا محمد الیاس گھسن حنفی اللہ کی اس  
مبارک کوشش کو ان کے لیے اور سب معاونین، مقرظین اور قارئین کے لیے باعث  
مغفرت و بخشش فرمادیں اور روز قیامت سید الاولین والآخرین، رحمت کائنات، فخر  
موجودات، سرور کائنات، نبی الانس والجنات، محبوب رب الارض والسموات صلی اللہ  
علیہ وسلم کا قرب نصیب فرمادیں۔ آمين بحرمة ظہ و یسین صلی اللہ علیہ وسلم

تاجی خاصی سر ارشد

خانقاہ مدنی، حال واردا بیت آباد

14 جولائی 2016ء، مطابق 9-شووال المکرم 1437ھ

## حضرت مولانا ارشاد احمد زید مجده

**شیخ الحدیث و مہتمم جامعہ دارالعلوم عید گاہ کبیر والا**

بہت سے دیگر حضرات کی طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت و صورت پر مشتمل عظیم ذخیرہ امام محمد بن عیسیٰ ترمذی رحمہ اللہ نے ”شماں ترمذی“ کے نام سے جمع فرمایا۔ مذکورہ ذخیرہ کی عربی زبان اور اس کی اردو شروح کے مشکل انداز تک عام آدمی کی فہم کی رسائی نہ ہونے کی وجہ سے عوام الناس آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ کے اس پہلو سے صرف علماء و خطباء کے بیانات کی حد تک ہی واقف تھے، اپنے مطالعاتی ذوق کے ذریعہ یہ پیاس بجھانے سے قاصر تھے۔ الحمد للہ حضرت مولانا محمد الیاس گھمن صاحب حفظہ اللہ نے شماں ترمذی کی اردو شرح بنام ”زبدۃ الشماں“ آسان اور عام فہم سادہ زبان میں لکھ کر یہ عظیم خدمت سرانجام دی۔ مولانا کو اللہ تعالیٰ نے عوام الناس کو مشکل سے مشکل بات آسان انداز میں سمجھانے کا ملکہ عطا فرمایا ہے۔ اپنی اسی صلاحیت کو اس عظیم خدمت میں استعمال کیا جو علماء، مدرسین، خطباء اور عوام الناس سب طبقوں کے لیے مفید ہے۔ اللہ تعالیٰ موصوف کی اس محنت و خدمت کو قبول فرمائیں اور تمام طبقات کے لیے نافع و مفید بنائیں۔ آمین

والسلام

ارشاد احمد زید مجده

## صاحبزادہ عزیز احمد حفظہ اللہ

خانقاہ سراجیہ کنڈیاں شریف  
نائب امیر عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریمہ امام بعد!

حضرت مولانا محمد الیاس گھسن صاحب زید مجده کی کاؤش اور محنت "زبدۃ الشماں" کی صورت میں میرے سامنے ہے۔ یہ محنت جیل کے زمانہ اسیری کی ہے جب کہ انسان وہاں اللہ رب العزت کے زیادہ قریب ہوتا ہے اور خشوع و خضوع بھی زیادہ ہوتا ہے۔ "شماں ترمذی" پر ہر زمانہ میں محنت ہوئی اور کتب لکھی گئیں اور اس زمانہ کی یہ قابل قدر محنت حضرت مولانا محمد الیاس گھسن زید مجده کے حصہ میں آئی۔ ہر دور اور زمانہ میں پائے جانے والے لوگوں کا مزانج اور طبائع مختلف ہوتی ہیں اس لیے لکھنے لکھانے والے ان چیزوں کا ادراک بھی رکھتے ہیں اور لحاظ بھی۔ اس حوالے میں سمجھتا ہوں کہ مولانا کی یہ محنت اور کاؤش بر محل اور بروقت ہے۔ جستہ جستہ کتاب کو دیکھا ہے ان شاء اللہ تعالیٰ عامۃ المسلمين کے فائدے کے لیے بہت کافی و وافی ہے۔ اللہ تعالیٰ قول فرمائے اور ذریعہ نجات اور تو شہر آخرت فرمائے آمین۔

دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ مولانا کو دن د گئی رات چو گئی ترقی عطا فرمائے اور مولانا کے علم، عمر اور عمل میں برکت عطا فرمائے آمین ثم آمین۔ مولانا محمد الیاس گھسن زید مجده الہمنست کا سرمایہ ہیں، اللہ تعالیٰ ہمیشہ اپنی حفظ و امان میں رکھے۔ آمین۔ دعا گو

مشتمل

## مولانا زاہد الرشیدی زید مجدد

امن امام الہستت مولانا سرفراز خان صدر رحمہ اللہ

محمدہ تبارک و تعالیٰ و نصلی و نسلم علی رسولہ الکریم و علی الہ

و اصحابہ و اتباعہ اجمعین۔

جناب سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کے شامل و فضائل اہل علم و دین کا ہمیشہ سے محبوب ترین موضوع رہے ہیں۔ ان میں راہ نمائی بھی ہے اور خیر و برکت کے خزانے بھی ہیں۔ جب کہ لکھنے والا اور بیان کرنے والا تصور خیال میں جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت و مجلس کا حظ بھی مسلسل اٹھاتا رہتا ہے۔

اس حوالہ سے امام ترمذی رحمہ اللہ کے مرتب کردہ مجموعہ کو اللہ تعالیٰ نے بے پناہ مقبولیت سے نوازا ہے کہ ہر دور میں اس سے استفادہ کیا جاتا رہا ہے اور آج بھی فیض و برکت کا یہ تسلسل جاری ہے۔

ہمارے فاضل دوست مولانا محمد الیاس گھسن نے اس مبارک مجموعہ کا خلاصہ اپنے ذوق کے مطابق مرتب کر کے اس کی اردو زبان میں مناسب اور سادہ تشریح کر دی ہے جو یقیناً ان کے لیے خیر و برکت کا ذریعہ اور صدقہ جاریہ ہے۔

میں نے اس کے مختلف مقامات کو دیکھا ہے اور انداز بیان کو عقیدت و محبت سے لبریز ہونے کے ساتھ ساتھ عام فہم پایا ہے جس کی آج کے دور میں بہت زیادہ ضرورت و اہمیت ہے۔

ہماری نئی نسل جو دینی تعلیمات اور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ سے آگاہ نہ ہونے کی وجہ سے آئندہ میز کی تلاش میں خدا جانے کن فضاؤں میں گھومتی رہتی ہے اس کے لیے یہ بیش بہا تھفہ ہے اور نسل انسانی کی سب سے بڑی

آئندیل شخصیت سے اس کا تعارف کرتی ہے۔

میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ مولانا محمد الیاس گھسن کی اس کاوش کو قبولیت و رضا سے بہرہ دو فرمائیں اور زیادہ سے زیادہ لوگوں کے لیے نفع بنائیں۔

آمین یا رب العلمین

مریم خاں رضا صہب ارشادی

خطیب مرکزی جامع مسجد گوجرانوالہ

24 اگست 2016ء

## حضرت مولانا مفتی محمد حسن زید مجده

جامعہ مدنه جدید لاہور

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم اما بعده!

اللہ تعالیٰ جزاً خیر عطا فرمائے حضرت اقدس مولانا محمد الیاس گھسن صاحب دامت برکاتہم العالیہ کو جنہوں نے آقادو عالم سرور دو عالم فخر کو نین صلی اللہ علیہ وسلم کی نورانی اداوں کا ایک حسین گلڈ ستہ اپنی مبارک کتاب "زبدۃ الشماں" میں پیش کیا ہے، اللہ تعالیٰ اس کی خوبیوں سے سب کے قلوب کو اتباع سنت کے جذبے سے منور فرمائے۔ مدینہ منورہ میں ہمارے ایک بزرگ استاد فرمانے لگے: اخلاص بھری اتباع سنت کے ساتھ زندگی دنیا کے جس کونے میں ہو مشرق میں ہو یا مغرب میں، یہ دوری حضوری سے کم نہیں ہے یعنی وہ دورہ کر مدینہ منورہ میں ہے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی مبارک روح کو ٹھنڈک پہنچا رہا ہے۔ سنت کی مثال ایک نورانی تاریک طرح ہے جو اپنے پاور ہاؤس سے ملی ہوئی ہو خواہ کتنے ہی فاصلے پر کیوں نہ ہو، وہ بلب کوروش کرے گی اور آس پاس کے ماحول کوروش کرے گی۔ ایسے ہی ہر سنت کا تعلق آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سینہ اطہر کے ساتھ ہے جو انوارات الہیہ اور فیوضات ربانیہ کا منبع اور مرکز ہے۔ لہذا یہ سنت تفعی سنت آدمی کی ہستی کو پورے عالم میں منور کرے گی۔

اللّٰهُمَّ وَفِقْنَا لَيْمًا تُحِبُّ وَتُرْضِي مِنْ الْقُوْلِ وَالْعَمَلِ وَاتَّبَاعِ سَنَّةَ نَبِيِّهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

مفتی محمد حسن

## حضرت مولانا عبد الجبار زید مجده

درسہ دارالہدی چوکیرہ سرگودھا

نحمدہ و نصلی و نسلم علی رسولہ الکریم!

اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے ”زبدۃ الشماں“ کی تالیف مؤلف زید مجده  
نے جس غرض کے لیے کی اس کو خوب خوب نبھایا ہے۔ ماشاء اللہ لا قوۃ الا باللہ۔

اللہ تعالیٰ مؤلف زید مجده اور سب لوگوں کو اس تالیف کے سبب دارین میں

نفع عطا فرمائیں۔ آمین

عبدالجبار علیہ الرحمۃ الرحمان

۱۵- ذوالقعدہ ۱۴۲۳ھ

## حضرت مولانا مفتی عطاء الرحمن زید مجدہ

### شیخ الحدیث و مہتمم دارالعلوم مد نبیہ بہاولپور

بسم اللہ الرحمن الرحیم

الحمدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلَاةُ عَلَى اشْرِيفِ الْأَنْبِيَا وَالْمَرْسَلِينَ

عزیزم محمد عاصم نے شرح "زبدۃ الشماں" کا مسودہ دکھایا۔ کتاب دیکھ کر دلی خوشی ہوئی کہ اردو میں ایک اور قیمتی شرح کا اضافہ ہو رہا ہے۔ مادیت اور الحاد کے اس دور میں جہاں تمام تر ذرائع ابلاغ جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت اور آپ کی سنتوں کی اہمیت دلوں سے نکالنے پر تلمیز ہوئے ہیں، مغرب زدہ اسکا لرز سنن عادیہ کو علاقائی عادات کا نام دیکھ کر بے وقت کرنے پر لگے ہوئے ہیں تو ان حالات میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنن و شماں کا تعارف کرانا اور اس پر عمل کی دعوت دینا انتہائی قابل تحسین اور قابل قدر کام ہے۔ مولانا محمد الیاس گھسن صاحب زید مجدہ اس کاوش کے لیے یقیناً خراج تحسین اور مبارکباد کے مستحق ہیں۔

شرح میں عام فہم انداز بیان کا انتخاب کر کے عوام الناس کے لیے کتاب کی افادیت کو بڑھادیا ہے۔ شرح کی ترتیب میں جیسا کہ جناب نے مقدمہ میں بھی ذکر کیا ہے کہ ہر باب میں ایک دو احادیث کا متن ذکر کیا گیا ہے باقی احادیث کے تراجم پر اکتفا کیا گیا ہے۔ رقم کے خیال میں اگر ہر حدیث کے ساتھ متن حدیث ذکر کرنے کا بھی التزام کر لیا جائے تو نور علی نور ہے کیونکہ الفاظ نبوت کی اپنی تاثیر اور برکات ہوتی ہیں جس کا محض ترجمے میں احاطہ کرنا ناممکن

ہے۔

اللہ تعالیٰ اس شرح کو قبول فرمائے اور عوام و خواص کو زیادہ سے زیادہ  
مستفید ہونے کی توفیق عطا فرمائے اور مولانا محمد الیاس گھسن صاحب زید مجده کی  
مساعی اور محنت کو قبول فرمائے۔ آمین

والسلام



کیم اگست 2016ء

## حضرت مولانا محمد اکرم طوفانی مدظلہ

چیر میں خاتم النبیین ٹرست و میڈیکل ہارٹ سٹر سر گودھا

مکلم اسلام حضرت مولانا محمد الیاس گھسن حظہ اللہ تعالیٰ کی کتاب ”زبدۃ الشماں“ کو دیکھنے کا شرف حاصل ہوا۔ شماں نبوی پر کثیر علماء نے قلم اٹھایا اور مختلف زبانوں میں اس کی تعریج کی گئی لیکن وہ اکثر علمی مباحث پر مشتمل تھیں اور اس قدر عام فہم نہیں تھیں کہ اس سے عام لوگ استفادہ حاصل کر سکیں۔

موجودہ پر فتن دور میں ضرورت تھی کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے طبعی اور آپ کے دیگر معاملات اور عبادات کو عام فہم اور موجودہ دور کے تقاضوں کے مطابق پیش کیا جائے۔ تو اللہ تعالیٰ نے ”زبدۃ الشماں“ کے نام پر مولانا محمد الیاس گھسن صاحب سے یہ کام لے کر آپ کو ان لوگوں کی صفت میں شامل کر دیا۔ ملغوظات انور شاہ کشمیری جلد ۳ صفحہ ۱۳۶ پر ہے کہ آقا علیہ السلام نے صحابہ کرام سے فرمایا کہ جو آدمی پر فتن دور میں جرأت و استقلال اور ثابت قدی سے دین کے مقتضیات کو پورا کرے گا تمہارے پچاس آدمیوں کے عمل کے برابر اسے ثواب ملے گا۔

حضرت مولانا محمد الیاس گھسن صاحب نے یہ کام اور تقاضا پورا کیا ہے اس لیے ان شاء اللہ حدیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے مصدق بنتیں گے۔ اللہ تعالیٰ حضرت مولانا کی جیل میں کی ہوئی اس محنت کو قبول فرمائے عامۃ الناس کو اس سے پورا پورا فائدہ حاصل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمين

حفظہ اللہ علیہ

جو لائی 2016ء

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## عرض مصنف

نبہہ و نصلی علی رسولہ الکریم

جون 2000ء کی بات ہے جب میں 25 سالہ قیدی ہونے کی حیثیت سے سترل جیل بہاولپور میں قید تھائی کاٹ رہا تھا اور سوائے تلاوت قرآن کریم اور بعض دینی کتب جن میں حضرت امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی "احیاء العلوم" سرفہرست تھی، کے مطالعہ کے علاوہ کوئی مشغله نہیں تھا۔ بعض دفعہ تو یومیہ ایک قرآن کریم کی تلاوت کا معمول بھی رہا۔

پھر دل میں داعیہ پیدا ہوا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے کلام مبارک پر بھی محنت ہوئی چاہیے۔ ایک حدیث ذہن میں تھی:

عَنْ مُعَاذٍ بْنِ جَبَلٍ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : مَنْ حَفِظَ عَلَى أَكْثَرِ أَرْبَعِينَ حَدِيْقَاً مَنْ أَمْرِدَ يُبَاهَ بِعَنْدَهُ اللَّهُ يُوْمَ الْقِيَامَةِ فَقِيَامَهَا عَالِمًا.

(کتاب الحلل للدارقطنی: ج 6 ص 33، 959)

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو شخص میری امت کے دینی امور کے متعلق چالیس حدیثیں یاد کرے گا تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اسے فقیہہ و عالم حضرات کی صفوں میں شامل فرمائے گا۔

لہذا بنام خدا زاد الطالبین جو کہ مولانا محمد صادق بھاولپوری (مدرسہ جامعہ مدینیہ بہاولپور) نے شفقت فرماتے ہوئے دیگر کتب کے ساتھ روانہ فرمائی تھی، کے آخر سے ”الباب الشانی فی الواقعات والقصص وفيه اربعون قصة“ کو مکمل حفظ کر لیا۔ پھر مزید شوق ہوا تو زاد الطالبین ہی سے ”ذکر بعض المغیبات التي اخبر النبي بها وظهرت بعد وفاته صلوات الله وسلامه عليه“ جو کہ پچس احادیث

پر مشتمل ہے، کو حفظ کیا۔ مزید حدیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت اور شوق بڑھا تو عزیزم بھائی شعیب احمد گھمن سے ”نھاں تک نبوی شرح شماں ترمذی“ منگوائی اور بنام خدا اس سے شماں ترمذی کی احادیث کو حفظ کرنا شروع کیا جو کہ محسن اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے مکمل تقریباً چار سو احادیث سنداً و متاصراً صرف چالیس روز میں حفظ کر لیں۔ ابھی یہ سلسلہ حفظ جاری تھا کہ بہاولپور سے اڈیالہ جبل راولپنڈی چالان چلا گیا، لہذا شماں کی کچھ احادیث بہاولپور میں اور کچھ راولپنڈی میں حفظ کیں۔ یہ سلسلہ چلتا رہا کہ پھر قرآن کریم پر توجہ ہو گئی اور اوقات کو تقسیم کر کے کچھ وقت تلاوت، کچھ ذکر اللہ، کچھ ترجمہ و تفسیر اور باقی حصہ کتب کے مطالعہ میں مصروف ہو گیا اور روزانہ مغرب کی نماز کے بعد درسِ حدیث کا سلسلہ شروع ہو گیا۔ پھر انہی احادیث کا درس بھی مغرب کی نماز کے بعد دیا۔ اسی طرح جیل کے حالات بدلتے رہے جن کی تفصیل مفید ہے نہ ہی مناسب۔

ٹھیک ایک سال بعد جون 2001ء کو دوبارہ انہی احادیث کو تازہ کرنے کے لیے سوانئے تلاوت، ذکر اللہ کے باقی اوقات کو حدیث شریف کے لیے خاص کر دیا اور ساتھ ساتھ شماں ترمذی کی شروحات کا مطالعہ بھی رہا تو دل میں ایک خیال بار بار اٹھتا رہا کہ اگر اس کی آسان اور مختصر شرح لکھ دی جائے تو شاید عام لوگوں کے لیے بہت مفید ثابت ہو۔

لہذا اپنے مالک کریم سے استخارہ اور مختص دوستوں سے مشورہ کرنے کے بعد 14 ربیع الثانی 1422ھ بطابق 7 جولائی 2001ء برزوہ هفتہ کو روزہ کی حالت میں اس کتاب ”زبدۃ الشماں“ کو شروع کیا جو کہ محسن اللہ تعالیٰ کے فضل اور مختص دوستوں کی دعاؤں سے 26 ربیع الثانی 1422ھ بطابق 19 جولائی برزوہ جمعرات کو کامل ہو گئی۔ وَلَلَّهِ الْحَمْدُ وَالشُّكْرُ وَالْمَنَةُ۔

- اس کتاب کا مطالعہ کرنے والے حضرات چند باتوں کا خیال فرمائیں:
- 1: یہ کتاب خالص عوام الناس کے لیے ہے، اس لیے اس میں عوامی زبان ہی استعمال کی گئی ہے۔ پوری کتاب میں شاید ہی کوئی ایسا مقام آیا ہو جہاں کوئی اصطلاحی لفظ استعمال کیا گیا ہو۔
  - 2: ہر باب کے تحت کہیں ایک، کہیں دو یا زیادہ احادیث سنداور عربی الفاظ کے ساتھ نقل کردی ہیں اور باقی جس تدریج احادیث لکھی ہیں بغیر عربی الفاظ کے محسن ان کا ترجمہ ہی لکھا ہے۔
  - 3: ایک دو باب چھوڑ دیے ہیں کیونکہ ان کی احادیث باقی ابواب میں آگئیں۔
  - 4: تقریباً ہر باب میں کچھ احادیث اس وجہ سے چھوڑ دی گئی ہیں ان کا مضمون دوسری احادیث میں آگیا ہے۔
  - 5: بعض ابواب میں بعض احادیث کو کسی فائدہ کی وجہ سے آگے اور پیچھے بھی کر دیا گیا ہے یعنی امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ کی ترتیب کو بدلتا ہے۔ عام مصنفوں کا طرز یہ ہوتا ہے کہ وہ کسی باب کی متعلقہ باتیں شروع میں ذکر فرمادیتے ہیں اور بعد میں احادیث کو ذکر فرمادیتے ہیں مگر میں نے اس کے بر عکس ہر باب کے تحت پہلے احادیث ذکر کی ہیں پھر اس باب کا خلاصہ ”زبدہ“ کے نام سے ذکر کیا ہے۔
  - 6: بسا وقات بعض احادیث کے نیچے ان احادیث کے متعلقہ ضروری باتوں کو الگ الگ بھی ذکر کیا گیا ہے اور ”زبدہ“ کے نام سے پورے باب کا خلاصہ الگ بھی ذکر کیا ہے۔
  - 7: میں نے پوری کوشش کی ہے کہ کتاب مختصر سے مختصر ہوتا کہ ہر آدمی بآسانی اس سے فائدہ اٹھاسکے اور اسی اختصار کے پیش نظر ہر حدیث یا باب کے نیچے

محض انہی باتوں کی وضاحت تحریر کی ہے جن کی وجہ سے حضرت امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ کسی حدیث کو لائے ہیں اگرچہ احادیث سے بہت سے مسائل نکلتے ہوں یا ان میں کئی واقعات کی طرف اشارہ ہو۔

ہاں البتہ بعض جگہوں پر کسی صحابی رضی اللہ عنہ کے حالات یا کسی مسئلہ پر کچھ تھوڑی سی تفصیل آئی ہے، وہ بھی اس بات کو پیش نظر رکھتے ہوئے ذکر کی ہے کہ یہ قارئین کے لیے بہت مفید ثابت ہو گی۔

میں آخر میں بہت زیادہ شکریہ ادا کرتا ہوں عزیزم شعیب احمد گھسن اور عزیزم خبیب احمد گھسن کا جن کے مہیا کردہ وسائل سے ہی یہ کتاب ”زبدۃ الشماں“ پایہ تکمیل تک پہنچی۔ اللہ تعالیٰ ان حضرات کو اپنی شایانِ شان اجر عطا فرمائے۔ انہوں نے میری ضروریات کا خیال رکھا۔ اللہ تعالیٰ ان کو دنیا و آخرت کی خوشیاں عطا فرمائے اور دارین کی ضرورتیں پوری فرمائے۔ آمین

میں نے اس کتاب میں پابندی سے جو خوبیوں استعمال کی ہے وہ میرے عزیز دوست اور میرے بھائی مولانا عبدالجشید رانا کی عطا کردہ تھی۔ اللہ تعالیٰ ان کو اپنے فضل سے جنت کی خوبیوں میں نصیب کرے، ان کے علم و عمل میں ترقی عطا فرمائے۔

محتاج دعا

آمین۔

محمد سعید رحمہ

چکی نمبر 4، سیل نمبر 3 اڈیالہ جیل راولپنڈی  
26 ربیع الثانی 1422 ہجری، 19 جولائی 2001ء

## کتاب اور صاحب کتاب

### [ ۱ ] : تعارف کتاب:

امام حاکم رحمۃ اللہ علیہ (م 405ھ) نے ”علوم الحدیث“ میں علم حدیث کے اڑتا لیس (48) شعبے شمار کیے ہیں جبکہ دوسرے بعض محمد شین نے تو اس سے بھی زیادہ تعداد بیان فرمائی ہے۔ ان میں سے ایک اہم شعبہ ”شماں“ کا ہے۔ ”شماں“ جمع ہے ”شمال“ (شین کی زیر کے ساتھ) کی جس کا معنی عادت اور خصلت ہے۔ ملا علی قاری (م 1014ھ) نے ”جمع الوسائل“ (ج 1 ص 3) میں یہی معنی مراد لیا ہے۔

علم حدیث میں شماں سے مراد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عادات و خصائص مبارکہ ہیں یعنی آپ کا سونا، جاگنا، اٹھنا بیٹھنا، کھانا پینا، سکوت و تکلم، چلنا پھرنا، لینا بیٹھنا غرضیکہ زندگی کے شب و روز کے معمولات۔ خاص اسی موضوع پر دیگر محمد شین کرام نے بھی کتب تحریر فرمائی ہیں مگر امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب تین اعتبار سے بقیہ کتب احادیث پر فوقیت رکھتی ہے:

1: یہ کتاب تقریباً سب سے قدیم ہے۔

2: اس میں مجموعی طور پر روایات صحیح ہیں۔

3: یہ کتاب امام ترمذی جیسے بلند پایہ اور عظیم المرتبت محدث کی ہے۔

نوٹ: شماں ترمذی کوئی مستقل کتاب نہیں ہے بلکہ امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب ”جامع الترمذی“ کا ہی تتمہ ہے اور جامع الترمذی علم حدیث کی معترضین چھ کتب صحاح میں پانچویں نمبر پر ہے۔ اسی سے شماں ترمذی کی بلند رتبتی کا بھی اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

آپ کے سامنے یہ کتاب ”زبدۃ الشماکل“ اسی شماکل ترمذی کا خلاصہ ہے۔ عربی زبان میں ”زبدہ“ کا معنی ہوتا ہے ”کھنچن“۔ تو گویا کہ زبدۃ الشماکل، شماکل ترمذی کا کھنچن ہے کیونکہ بندہ نے نہایت اختصار کے ساتھ تقریباً شماکل کی تمام احادیث کو الفاظ اور شرح کے ساتھ ذکر کر دیا ہے۔

## [ ۲ ] : تعارف امام ترمذی :

نام محمد بن عیسیٰ، کنیت ابو عیسیٰ، نسبت ترمذی۔ آپ ترکستان (موجودہ ازبکستان) کے شہر ”جیجون“ کے کنارے واقع شہر ”ترمذ“ سے تقریباً چھ میل دور واقع ”بوغا“ نامی بستی میں 209 ہجری میں پیدا ہوئے مگر آپ منسوب شہر ”ترمذ“ ہی کی طرف ہوتے ہیں نہ کہ بستی ”بوغا“ کی طرف۔

امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ بلند پایہ محدث تھے۔ آپ حافظ الحدیث تھے۔ علم حدیث میں ”حافظ الحدیث“ اس کو کہتے ہیں جو ایک لاکھ احادیث کے متون سندوں اور علل کے ساتھ زبانی یاد کر پہکا ہو۔ آپ کے بارے میں روایت ہے کہ آپ آخر عمر میں ناپینا ہو چکے تھے (مگر مشہور بات یہ ہے کہ آپ پیدائشی ناپینا تھے) مگر اس کے باوجود آپ بہت بڑے محدث تھے۔ آپ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کے شاگرد ہیں مگر امام بخاری نے بھی آپ سے دو حدیثیں لی ہیں۔ آپ نے کئی ایک کتب تالیف فرمائی ہیں جن میں زیادہ مشہور کتاب العلل، علل کبیر، علل صغری اور جامع ترمذی ہیں۔ آپ ترمذ میں ہی 279ھ میں مالک حقیقی سے جاملے۔ حق تعالیٰ ہر لمحہ آپ کی قبر پر کروڑوں رحمتیں نازل فرمائیں۔ آمین ثم آمین

## بَابُ مَا جَاءَ فِي خَلْقِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ظاہری مبارک شکل و صورت کے بیان میں

حَدَّثَنَا أَخْمَدُ بْنُ عَبْدَةَ الظَّفَّارِيُّ، وَعَيْشُ بْنُ حُجَّرٍ، وَأَبُو جَعْفَرٍ مُحَمَّدٌ  
بْنُ الْحَسَنِ، وَهُوَ ابْنُ أَبِي حَلِيلَةَ، وَالْمَعْنَى وَاحِدٌ، قَالُوا: حَدَّثَنَا عِيسَى بْنُ يُونُسَ  
عَنْ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ مَوْلَى غُفرَةَ قَالَ: حَدَّثَنِي إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُحَمَّدٍ مَنْ وُلِّدَ عَلَيْ  
بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ: كَانَ عَلَيْنِ إِذَا وَصَفَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:  
لَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَّا قَوِيلٌ الْمُبَيَّغُ، وَلَا إِلَّا قَصِيرٌ  
الْمُتَرَدِّدُ، وَكَانَ رَبْعَةً مِنَ الْقَوْمِ، لَمْ يَكُنْ إِلَّا جَعِيدٌ الْقَطْطُ، وَلَا إِلَّا سَبِطٌ، كَانَ  
جَعِيدًا رَجِلًا، وَلَمْ يَكُنْ إِلَّا مُظْهَمٌ وَلَا إِلَّا مُكْلَثٌ، وَكَانَ فِي وَجْهِهِ تَدُوِّرٌ أَبْيَضٌ  
مُشَرَّبٌ، أَدْجَعُ الْعَيْنَيْنِ، أَهْدَبُ الْأَشْفَارِ، حَلِيلُ الْمُشَاشِ وَالْكَنَّى، أَجْرَدُ دُوْ  
مَسْرُبَةً، شَنْنُ الْكَفَّيْنِ وَالْقَدَمَيْنِ، إِذَا مَشَى نَقَّالَعَ كَلَّمَا يَنْخُطُ فِي صَبَبٍ، وَإِذَا  
الْتَفَتَ التَفَتَ مَعًا، بَيْنَ كَتْفَيْهِ خَاتَمُ النُّبُوَّةِ، وَهُوَ خَاتَمُ النَّبِيِّينَ، أَجْوَدُ  
النَّاسِ صَدْرًا، وَأَصْدَقُ النَّاسِ لَهُجَّةَ، وَالْأَيْنُهُمْ عَرِيَّكَةٌ، وَأَنْزَهُمْ عِشْرَةً، مَنْ  
رَأَهُ بَدَاهَةً هَابَهُ، وَمَنْ خَالَطَهُ مَعْرِفَةً أَحَبَهُ، يَقُولُ نَاعِتُهُ: لَمْ أَرْ قَبْلَهُ وَلَا بَعْدَهُ  
مِثْلَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ترجمہ: حضرت علی کرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم  
بہت زیادہ دراز قد نہ تھے اور نہ ہی بالکل پست قد تھے بلکہ لوگوں میں درمیانہ قد والے  
تھے، آپ کے بال مبارک بالکل گھنگھریا لے تھے اور نہ ہی بالکل سیدھے تھے بلکہ  
قدرے گھنگھریا لے تھے، جسم مبارک زیادہ موٹا نہ تھا، چہرہ مبارک بالکل گول نہ تھا

بلکہ کسی قدر اس میں گولائی تھی (یعنی زیادہ لمبا تھا نہ زیادہ گول) رنگ مبارک سفید سرخی مائل تھا، آنکھیں مبارک سیاہ، پلکیں دراز تھیں، جوڑوں کی ٹڈیاں موٹی تھیں، کندھے مبارک مضبوط تھے، جسم مبارک پر زیادہ بال نہ تھے اور سینہ مبارک سے ناف مبارک تک بالوں کی کلیر تھی اور پاؤں پر گوشت تھے، جب آپ چلتے تو قدم مبارک قوت سے اٹھا اٹھا کر رکھتے گویا کہ ڈھلوان کی طرف اتر رہے ہیں، جب کسی طرف توجہ فرماتے تو پورے بدن کے ساتھ توجہ فرماتے، دونوں کندھوں کے درمیان مہر نبوت تھی اور آپ خاتم النبیین تھے، سب سے زیادہ شریف اور معزز خاندان والے تھے، جو شخص اچانک آپ کو دیکھتا تو مرعوب ہو جاتا اور جس شخص کی آپ سے جان پچان ہو جاتی اور آپ سے میل جوں رکھتا تو وہ آپ کو محبوب بنالیتا، آپ کے اوصاف بیان کرنے والا کہتا کہ میں نے آپ حسیا آپ سے پہلے کوئی دیکھا اور نہ ہی آپ کے بعد۔

حَدَّثَنَا سُفْيَانُ بْنُ وَكِيعٍ قَالَ: حَدَّثَنَا جُعْنَيْجُ بْنُ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ  
الْعَجْلَى إِمْلَأَهُ عَلَيْهَا مِنْ كِتَابِهِ قَالَ: أَخْبَرَنِي رَجُلٌ مِنْ بَنِي تَمِيمٍ مِنْ وُلْدِ أُبِي  
هَالَّةَ زَوْجٌ خَدِيجَةُ، يُكَلِّي أَبَا عَمِيدِ اللَّهِ، عَنْ أَبِنِ لَلَّاهِ هَالَّةَ، عَنْ الْحَسِينِ بْنِ عَلِيٍّ  
قَالَ: سَأَلْتُ خَالِي هِنْدَ بْنَ أَبِي هَالَّةَ، وَكَانَ وَصَافًا، عَنْ حَلِيَّةِ التَّيِّيِّ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَأَنَا أَشْتَهِيُّ أَنْ يَصِفَ لِي مِنْهَا شَيْئًا أَتَعْلَقُ بِهِ، فَقَالَ: كَانَ رَسُولُ  
اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَمَّا مُفَخَّمًا، يَتَلَأَّلُ وَجْهُهُ تَلَأَّلُ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ،  
أَطْلَوْلُ مِنَ الْمَرْبُوعِ، وَأَقْصَرُ مِنَ الْمُشَدَّدِ، عَظِيمُ الْهَامَةِ، رَجُلُ الشَّعْرِ، إِنَّ  
إِنْفَرَقَتْ عَقِيقَتُهُ فَرَّقَهَا، وَإِلَّا فَلَا يُجَاوِزُ شَعْرُهُ شَحْمَةً أُذْنِيَّهُ إِذَا هُوَ وَفَرَّهُ، أَزْهَرُ  
اللَّوْنُ، وَاسْعُ الْجِبِينِ، أَرْجُنُ الْحَوَاجِبِ سَوَابِغَ مِنْ غَيْرِ قَرْنٍ، بَيْتُهُمَا عِزْقٌ يُدِرُّهُ  
الْغَضَبُ، أَفْتَى الْعَرَنَيْنِ، لَهُ نُورٌ يَعْلُوُهُ، يَحْسَبُهُ مَنْ لَمْ يَتَأْمِلْهُ أَنْشَمُ، كَثُ الْلَّخِيَّةُ،

سَهْلُ الْخَدَّيْنِ، ضَلِيلُ الْفَمِ، مُفْلِجُ الْأَسْنَانِ، دَقِيقُ الْمَسْرُبَةِ، كُلَّنِ عُنْقَهُ جِيدُ  
دُمْيَةٍ فِي صَفَاءِ الْفِضَّةِ، مُعْتَدِلُ الْحُلْقِ، بَادِنْ مُمْكَاسِكُ، سَوَاءُ الْبَطْنِ وَالصَّدْرِ،  
عَرِيفُ الصَّدْرِ، بَعِيدُ مَا بَيْنَ الْمَنْكِبَيْنِ، ضَخْمُ الْكَرَادِيسِ، أَتُورُ الْمَنْجَزِيدِ،  
مَوْصُولُ مَا بَيْنَ اللُّبَّةِ وَالسُّرَّةِ بِشَعْرٍ يَجْرِي كَالْحَطَّلِ، عَارِي الشَّدَّيْنِ وَالْبَطْنِ هَمَا  
سَوَى ذَلِكَ، أَشْعَرُ الْذِرَاعَيْنِ وَالْمَنْكِبَيْنِ وَأَعْلَى الصَّدْرِ، طَوِيلُ الزَّنَدِيْنِ،  
رَحْبُ الرَّاحَةِ، شَثْنُ الْكَفَيْنِ وَالْقَدَمَيْنِ، سَائِلُ الْأَظْرَافِ - أَوْ قَالَ : شَائِلُ  
الْأَظْرَافِ - نَمْصَانُ الْأَنْمَصَيْنِ، مَسِيحُ الْقَدَمَيْنِ، يَنْبُو عَنْهُمَا الْمَاءُ، إِذَا زَالَ  
زَالَ قَلْعًا، يَجْعُلُهُ تَنَقْيِيَا، وَيَمْشِي هَوْنًا، ذَرِيعُ الْمِشَيَّةِ، إِذَا مَشَى كَأَنَّمَا يَنْحُطُ مِنْ  
صَبَبِ، وَإِذَا التَّكَثَ التَّكَثَتْ الْكَثَثَتْ جَمِيعًا، خَافِضُ الظَّرْفِ، تَنَزَّلُهُ إِلَى الْأَرْضِ أَطْوُلُ  
مِنْ نَظِيرَهُ إِلَى السَّيَّاءِ، جُلُّ نَظَرَهُ الْمَلَاحَظَةُ، يَسُوقُ أَخْحَابَهُ وَيَبْدَأُ مَنْ لَقِيَ  
إِلَسَلَامِ.

ترجمہ: حضرت حسن بن علی رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں میں نے اپنے ما موں  
ہند بن ابی ہالہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے حلیہ مبارک  
کے بارے میں سوال کیا، وہ آپ کا حلیہ مبارک بہت زیادہ بیان کیا کرتے تھے اور میں  
چاہتا تھا کہ وہ میرے سامنے بھی اس میں سے کچھ بیان کریں تاکہ میں اس کے ساتھ  
اپنا تعلق قائم کر سکوں۔ چنانچہ انہوں نے بیان کیا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم  
اپنی ذات و صفات کے اعتبار سے عظیم تھے اور دوسروں کی نگاہ میں عظیم مرتبہ والے  
تھے، آپ کا چہرہ مبارک چودھویں کے چاند کی طرح پھیلتا تھا، آپ درمیانہ قدسے ذرا  
لبے اور لمبے قدسے ذرا پست قد تھے (یعنی آپ کا قد درمیانہ تھا) آپ کا سر مبارک  
اعتدال کے ساتھ بڑا تھا، بال مبارک قدرے گھنکھریا لے تھے، سر مبارک میں اتفاقاً  
مانگ نکل آتی تو کمال لیتے و گرنہ خود مانگ نکالنے کا اہتمام نہ فرماتے تھے (یعنی زیادہ

تکلف نہ فرماتے تھے) جس زمانہ میں بال مبارک زیادہ لمبے ہوتے تو کان کی لو سے تجاوز کر جاتے، رنگ مبارک خوبصورت چمک دار تھا، پیشانی مبارک کشادہ تھی، ابر و مبارک باریک خم دار گنجان تھے، دونوں ابر و جد ا جدا تھے، ایک دوسرے سے ملے ہوئے تھے، دونوں کے درمیان باریک رگ تھی جو غصہ کے وقت ابھر آتی تھی، ناک مبارک بلندی مائل تھی، اس پر ایک نوردار چمک تھی، جو شخص غور سے نہ دیکھتا تو وہ آپ کی ناک کو اونچا سمجھتا تھا، ڈاڑھی مبارک گھنی، رخسار مبارک ہموار، دہن مبارک کشادہ تھا (یعنی منہ مبارک نگ نہ تھا) سامنے کے دانتوں میں قدرے کشادگی تھی، سینہ مبارک سے ناف مبارک تک بالوں کی ایک لمبی لکیر تھی، گردن مبارک خوبصورتی میں مورتی کی گردن کی طرح اور صفائی اور چمک میں چاندنی کی طرح تھی، معتدل جسم، پُر گوشت گٹھا ہوا بدن مبارک، پیٹ اور سینہ مبارک بر ابر تھے، سینہ مبارک کشادہ تھا، دونوں کندھوں کے درمیان قدرے فاصلہ تھا، اعضا کے جوڑوں کی ہڈیاں بڑی اور مضبوط تھیں، جسم مبارک کا کپڑوں سے خالی حصہ بڑا پکدار اور نورانی تھا، ایک باریک لکیر کے سوا چھاتی مبارک اور پیٹ مبارک پر بال نہیں تھے، دونوں بازوؤں، کندھوں اور سینے کے بالائی حصہ پر بال تھے، دونوں کلاپیاں لمبی اور ہتھیلیاں کشادہ تھیں، دونوں ہاتھ اور پاؤں پر گوشت تھے، ہاتھ اور پاؤں مبارک کی انگلیاں مناسب لمبی تھیں، تلوے قدرے گھرے تھے اور قدم ہموار تھے کہ ان پر پانی ڈالو تو وہ بہہ جائے، جب آپ چلتے تو قدم اٹھا کر چلتے، جب قدم رکھتے تو جھک کر، جب آپ چلتے تو وقار کے ساتھ آپ کی چال مبارک تیز تھی، جب چلتے تو ایسا معلوم ہوتا تھا کہ ڈھلوان میں اتر رہے ہیں، جب آپ کسی کی طرف توجہ فرماتے تو کامل توجہ فرماتے، آپ کی نظر مبارک پنجی رہتی، آپ کی نگاہ بہ نسبت آسمان کے زمین کی طرف زیادہ رہتی تھی یعنی اکثر زمین کی طرف دیکھتے (اگرچہ بسا اوقات وحی کے انتظار میں آسمان کی طرف بھی

نظر اٹھاتے تھے) آپ کی عادت مبارک گوشہ چشم سے دیکھنے کی تھی، غایت شرم و حیا سے آنکھ بھر کر نہیں دیکھتے تھے، چنان میں صحابہ رضی اللہ عنہم کو آگے رکھتے اور خود پچھے رہتے، جس سے ملتے سلام کرنے میں خود بیل فرماتے تھے۔

حَدَّثَنَا هَنَّا دُبْنُ السَّرِّيٍّ قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّبِّ بْنُ الْقَاسِمَ ، عَنْ أَشْعَثَ ،  
يَعْنَى ابْنَ سَوَارٍ ، عَنْ أَبِي إِنْجَاقَ ، عَنْ جَابِرٍ بْنِ سَمْرَةَ قَالَ : رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي لَيْلَةٍ أَطْحَبِيَانِ ، وَعَلَيْهِ حُلَّةٌ حَمْرَاءُ ، فَجَعَلْتُ أَنْظُرَ إِلَيْهِ وَإِلَى  
الْقَمَرِ ، فَلَهُوَ عَنِّي أَحْسَنُ مِنَ الْقَمَرِ .

ترجمہ: حضرت جابر بن سمرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو چاندنی رات میں دیکھا، آپ اس وقت سرخ لباس زیب تن فرمائے ہوئے تھے، میں کبھی چاند کو دیکھتا اور کبھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو، بالآخر میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم چاند سے کہیں زیادہ خوبصورت ہیں۔

### زبدۃ:

اس باب کے تحت چند ایک باتیں قابل ملاحظہ ہیں:

1: بعض روایات میں آپ کے سرخ لباس زیب تن فرمائے کا ذکر ہے۔ اس سلسلہ میں گزارش ہے کہ مرد کے لیے سرخ زعفرانی رنگ تو مکروہ تحریکی ہے اور ویسے سرخ رنگ کا استعمال جائز ہے مگر زیادہ شونخ ہونے کی وجہ سے ناپسندیدہ ہے اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے جو سرخ لباس زیب تن فرمار کھا تھا اس کے بارے میں بعض محدثین کی رائے یہ ہے کہ یہ سرخ دھاری دار تھا، نہ کہ خالص گہر اسرخ رنگ کا۔

2: اس باب کی ایک روایت میں ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے (خواب میں یا معراج کی رات) بعض حضرات انبیاء علیہم السلام کو دیکھا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام چھریرے اور پتنے بدنا والے تھے

جبیا کہ شتوءہ قبیلہ کے لوگ ہیں اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام حضرت عروہ بن مسعود کے مشابہ تھے اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کو دیکھا تو وہ میرے ہی زیادہ مشابہ تھے، حضرت جرائیل علیہ السلام کو بھی دیکھا وہ حضرت دحیہ کلبی رضی اللہ عنہ کے زیادہ مشابہ تھے۔

اس روایت کا مقصد یہ تھا کہ اگر کوئی شخص اپنے جد اعلیٰ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو دیکھنا چاہے تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھ لے۔  
3: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ایڑی مبارک اور آنکھ مبارک کا تذکرہ حضرت جابر بن سمرہ رضی اللہ عنہ کی روایت میں یوں ہے:  
کَانَ أَشْكَلُ الْعَيْنِ.

یعنی آپ کی آنکھ کی سفیدی میں سرخ ڈوریاں تھیں جو کہ حسن کی علامت ہے۔

مَنْهُوْسُ الْعَقِّ.

اور ایڑی مبارک پر گوشت کم تھا یعنی زیادہ گوشت نہ تھا۔

4: جو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو اچانک دیکھتا تو اس پر رعب طاری ہو جاتا۔ رعب دراصل ان مخصوص چیزوں میں سے تھا جو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو عطا ہوئی تھیں۔ اس کی ناگہری وجہ توبیہ ہے کہ حسن و جمال میں فطری طور پر رعب ہوتا ہے اور مزید جب اس کے ساتھ کمالات بھی شامل ہو جائیں تو کیا کہنا، اور باطنی وجہ امام ابن قیم علیہ الرحمۃ نے یہ بیان فرمائی ہے کہ کسی انسان میں ہبیت اس وقت ہوتی ہے جب دل اللہ کی عظمت، جلال اور محبت سے لبریز ہوتا ہے، تو ایسے دل پر تسلکین نازل ہوتی ہے، دل کے اندر نورانیت پیدا ہو جاتی ہے اور اللہ تعالیٰ ایسے دل والے پر ہبیت کی چادر ڈال دیتا ہے اور اسے ایک خاص قسم کا وقار حاصل ہو جاتا ہے

اور یہی وقار لوگوں کے دلوں پر اثر انداز ہوتا ہے۔ اسی کا نام رعب اور ہبہت ہے مگر جو شخص حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مسلسل میل جوں رکھتا تو وہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے اخلاق کریمانہ سے متاثر ہو کر آپ کو محبوب بنالیتا اور قرب مسلسل تو اُس پیدا کر کر دیتا ہے۔

5: سفر میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا صحابہ رضی اللہ عنہ کے پیچھے چلانا پسمند گان اور ضعفاء کی خبر گیری کی وجہ سے ہوتا تھا اور حضرت میں تواضع اور عاجزی کی وجہ سے ہوتا تھا۔

6: اس بات کے آخر میں امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں ایک خاص بات حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے یہ نقل فرمائی ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے دندان مبارک قدرے کشادہ تھے یعنی ان میں کسی قدر فاصلہ تھا:

إِذَا تَكَلَّمَ رُوْاْيَ كَالثُّوْرِ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ ثَنَاءِيَّاُهُ۔

کہ جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم گفتگو فرماتے تھے تو دندان مبارک کے درمیان سے ایک نور سانکھتا دکھائی دیتا تھا۔

محمد شین نے اس کے دو مطلب بیان فرمائے ہیں:

ا: ... حقیقتہ نور حسی طور پر نظر نہ آتا تھا البتہ وہ کلام نورانی ہوتا تھا۔

ب: ... علامہ منادی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں کہ کوئی چیز حسی طور پر نکلتی دکھائی دیتی تھی جو کہ نورانی ہوتی تھی اور یہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا مججزہ تھا۔

7: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک بالوں کی کیفیت توبیان ہو گئی ہے البتہ مقدار وغیرہ اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عمر مبارک کا تذکرہ آگے مستقل آرہا ہے، اس لیے ان احادیث کو یہاں قصداً چھوڑ دیا گیا ہے۔

## بَابِ مَا جَاءَ فِي حَاتِمِ النُّبُوَّةِ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی مہربنوت کے بیان میں  
 حَدَّثَنَا أَبُو عَمَّارٍ أَخْسِنُ بْنُ حُرَيْثٍ أَخْرَاعُهُ قَالَ : حَدَّثَنَا عَلَيْهِ بْنُ  
 حُسَيْنٍ بْنِ وَاقِدٍ، قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي قَالَ : حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ بُرْيَدَةَ قَالَ : سَمِعْتُ  
 أَبِي بُرْيَدَةَ، يَقُولُ : جَاءَ سَلْمَانُ الْفَارِسِيُّ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 حِينَ قِدْمِ الْمَدِينَةِ إِمَامَيْدَةَ عَلَيْهَا رَطْبٌ فَوَضَعَهَا بَيْنَ يَدَيْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
 عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ : يَا سَلْمَانُ مَا هَذَا ؟ فَقَالَ : صَدَقَةٌ عَلَيْكَ وَعَلَى أَخْحَابِكَ،  
 فَقَالَ : ارْفَعْهَا، فَإِنَّا لَا تَأْكُلُ الصَّدَقَةَ قَالَ : فَرَفَعَهَا، فَجَاءَ الْغَدَرِيُّ شَهِيدًا، فَوَضَعَهُ  
 بَيْنَ يَدَيْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ : مَا هَذَا يَا سَلْمَانُ ؟ فَقَالَ :  
 هَدِيَّةٌ لَكَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِأَخْحَابِهِ : أَبْسُطُوا. ثُمَّ نَظَرَ  
 إِلَى الْحَاتِمِ عَلَى ظَهِيرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَآمَنَ بِهِ وَكَانَ لِلْيَهُودِ  
 فَاشْتَرَاهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِكَذَا وَكَذَا دِرْهَمًا عَلَى أَنْ يَغْرِسَ  
 لَهُمْ نَخْلًا فَيَعْمَلَ سَلْمَانُ فِيهِ حَتَّى تُطْعَمَ فَغَرَسَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
 وَسَلَّمَ النَّخْلَ إِلَى نَخْلَةً وَاحِدَةً غَرَسَهَا عُمَرُ فَحَمَلَتِ النَّخْلَ مِنْ عَامِهَا وَلَمْ تَحْمِلْ  
 نَخْلَةً فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا شَاءَنْ هَذِهِ النَّخْلَةُ فَقَالَ عُمَرُ يَا  
 رَسُولَ اللَّهِ أَنَا غَرَسْتُهَا فَنَزَعَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَغَرَسَهَا  
 فَحَمَلَتِ مِنْ عَامِهَا.

ترجمہ: حضرت بریدہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم  
 جب مدینہ منورہ تشریف لائے تو حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ ایک دستر خوان  
 لے کر حاضر ہوئے جس میں تازہ کھجوریں تھیں۔ انہوں نے یہ کھجوریں حضرت پاک

صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کیں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: سلمان! یہ کیا ہے؟ عرض کیا: یہ آپ کے لیے اور آپ کے ساتھیوں کے لیے صدقہ ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اس کو اٹھالو، اس لیے کہ ہم صدقہ نہیں کھاتے (یعنی میں اور میرے وہ اقارب جن کو زکوٰۃ کامال جائز نہیں ہے) حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ نے دستر خوان اٹھالیا اور اگلے روز پھر ایسا ہی دستر خوان لائے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا: یہ کیا ہے؟ حضرت سلمان فارسی نے عرض کیا کہ یہ آپ کے لیے ہدیہ ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صحابہ رضی اللہ عنہم سے فرمایا کہ ہاتھ بڑھاو (یعنی کھاؤ) پھر حضرت سلمان فارسی نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی پشت پر مہربنوت کو دیکھا اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لے آئے۔ حضرت سلمان فارسی یہودیوں کے غلام تھے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت سلمان کو بہت سے دراہم کے بدله میں اس شرط کے ساتھ خرید لیا کہ سلمان اپنے یہودی مالک کے لیے بھور کے تین سو درخت لگائیں گے اور ان کے پھل لانے تک ان کی خبر گیری بھی کریں گے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے دست مبارک سے وہ تمام درخت لگائے سوائے ایک درخت کے جو کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے لگایا تھا۔ چنانچہ وہ تمام درخت اسی سال پھل لائے سوائے ایک درخت کے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اس درخت کے متعلق پوچھا کہ اس درخت نے پھل کیوں نہیں دیا؟ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ اس کو میں نے لگایا تھا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو اکھاڑ کر دوبارہ اپنے دست مبارک سے لگایا تو وہ بھی اسی سال پھل لے آیا۔

**حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کے قبولِ اسلام کا واقعہ:**

حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کا تفصیلی واقعہ خود انہی کی زبانی سینے۔

فرماتے ہیں کہ میں صوبہ ”اصبہان“ میں ایک جگہ کا رہنے والا ہوں جس کا نام ”جے“ ہے۔ میرا باپ اس جگہ کا سردار تھا اور مجھ سے بہت زیادہ محبت کرتا تھا۔ میں نے اپنے قدیم مذہب موسیٰت میں اتنی کوشش کی کہ آتش کدہ کا محافظ بن گیا۔ مجھے باپ نے ایک مرتبہ اپنی جائیداد کی حفاظت کے لیے بھیجا۔ راستہ میں میرا گزر نصاریٰ کے گرجا پر ہوا۔ میں سیر کے لیے اندر چلا گیا، ان کو نماز پڑھتے دیکھا تو وہ مجھے پسند آگئی۔ میں شام تک ادھر ہی رہا اور ان سے پوچھا کہ تمہارے دین کا مرکز کہاں ہے؟ انہوں نے بتایا کہ شام میں ہے۔

میں رات واپس گھر آیا تو گھر والوں نے مجھ سے پوچھا کہ تو تمام دن کہاں رہا؟ میں نے سارا قصہ سنایا۔ میرے باپ نے مجھے سمجھایا کہ بیٹا وہ دین اچھا نہیں، اچھا دین موسیٰت ہی ہے مگر میں اپنی رائے پر قائم رہا۔ باپ کو خدشہ ہو گیا کہ میں کہیں چلانے جاؤں تو باپ نے میرے پاؤں میں بیٹیاں ڈال کر مجھے بند کر دیا۔ میں نے عیسایوں کو پیغام بھیجا کہ جب شام سے سوداگر اور تاجر آئیں تو مجھے مطلع کریں۔ چنانچہ کچھ تاجر آئے تو انہوں نے مجھے مطلع کر دیا۔ جب وہ واپس جانے لگے تو میں نے پاؤں کی بیٹیاں کاٹ ڈالیں اور ان کے ساتھ ملک شام چلا گیا۔

وہاں جا کر میں نے تحقیق کی کہ بیہاں پر اس مذہب عیسائیت کا سب سے بڑا عالم کون ہے؟ تو لوگوں نے بتایا کہ فلاں گربے کا فلاں بشپ بر اماہر ہے۔ میں اس کے پاس چلا گیا اور بتایا کہ مجھے تمہارے دین میں رغبت ہے اور تمہارے پاس رہ کر تمہاری خدمت کرنا چاہتا ہوں۔ اس نے منظور کر لیا مگر وہ اچھا آدمی نہ تھا، بہت بخیل اور زر پرست تھا۔ جو مال جمع ہوتا وہ اپنے خزانہ میں جمع کر لیتا اور غریبوں پر خرچ نہ کرتا۔ جب یہ مر گیا تو اس کی جگہ دوسرا راہب بٹھایا گیا۔ یہ اس سے بہتر تھا، دنیا سے بے رغبت تھا۔ میں اس کی خدمت میں رہنے لگا۔ جب اس کے مرنے کا وقت قریب آیا

تو میں نے اس سے کہا کہ مجھے کسی کے پاس رہنے کی وصیت کرتے جاؤ! تو اس نے کہا کہ میرے طریقہ پر دنیا میں صرف ایک شخص ہے جو کہ ”موصل“ میں رہتا ہے، تم اس کے پاس چلے جانا۔ اس کے مرنے کے بعد میں موصل چلا گیا اور اس را ہب کو سارا قصہ سنایا اور بتایا کہ میں تمہاری خدمت میں رہنا چاہتا ہوں۔ اس نے منظور کر لیا۔ میں اس کی خدمت میں رہا۔ وہ بہترین آدمی تھا۔ جب اس کی بھی وفات ہونے لگی تو میں نے پوچھا کہ میں اب کہاں جاؤں؟ تو اس نے کہا کہ فلاں شخص ”نصیبین“ میں ہے، اس کے پاس چلے جانا۔

میں اس کے مرنے کے بعد نصیبین چلا گیا اور اس شخص کو اپنا قصہ سنایا، خدمت میں رہنے کی درخواست کی جو کہ منظور ہو گئی۔ وہ بھی اچھا آدمی تھا۔ جب اس کے مرنے کا وقت آیا تو میں نے اس سے پوچھا کہ میں اب کہاں جاؤں؟ اس نے کہا: ”غموریا“ میں فلاں شخص کے پاس چلے جانا۔ میں وہاں چلا گیا۔ وہاں بھی اس طرح قصہ پیش آیا۔ وہاں جا کر میں نے کام شروع کر دیا اور میرے پاس چند ایک گائے اور کچھ بکریاں جمع ہو گئیں۔ جب اس کی بھی موت کا وقت قریب آیا تو میں نے اس سے پوچھا کہ اب میں کہاں جاؤں؟ تو اس نے کہا کہ اب زمین پر کوئی شخص ایسا نہیں جو کہ ہمارے طریقہ پر چل رہا ہو البتہ نبی آخر ازمان صلی اللہ علیہ وسلم کے پیدا ہونے کا زمانہ قریب ہے، وہ دین ابراہیمی پر عرب میں پیدا ہوں گے، ان کی بحیرت کی جگہ ایسی زمین ہے جہاں کھجوریں کثرت سے پیدا ہوتی ہیں، اس زمین کے دونوں جانب کنکریلی زمین ہے، آپ ہدیہ نوش فرمائیں گے اور صدقہ قبول نہ فرمائیں گے، ان کے دونوں شانوں (کندھوں) کے درمیان مہر نبوت ہو گی۔ اگر تجھ سے ہو سکے تو ان کی سر زمین پر پہنچ جا۔

اس کے مرنے کے بعد قبیلہ بنو کلب کے چند تاجر وہاں سے گزرے تو میں

نے ان سے کہا کہ اگر تم مجھے اپنے ساتھ عرب لے چلو تو میں بدله میں تمہیں گائے اور بکریاں دے دوں گا۔ انہوں نے قبول کر لیا اور مجھے اپنے ساتھ مکہ مکرمہ لے آئے۔ میں نے گائے اور بکریاں ان کو دے دیں مگر انہوں نے مجھ پر یہ ظلم کیا کہ مجھے اپنا غلام ظاہر کیا اور مکہ مکرمہ میں بیٹھ ڈیا۔ بنو قریظہ کے ایک یہودی نے مجھے خرید لیا اور اپنے ساتھ مدینہ منورہ لے آیا۔ مدینہ منورہ پہنچتے ہی میں بھیچان گیا کہ یہ وہی جگہ ہے جس کی نشاندہی غمودی یا کے پادری نے کی تھی۔ میں مدینہ میں رہتا رہا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم ہجرت فرمادیں طیبہ تشریف لے آئے۔

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم قبا میں تشریف فرماتھے۔ اطلاع ملتے ہی جو کچھ میرے پاس تھا میں لے کر حاضر ہو گیا اور عرض کیا کہ یہ صدقہ کامال ہے۔ تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے خود تناول نہ فرمایا اور صحابہ رضی اللہ عنہم سے فرمایا کہ تم کھالو! میں خوش ہو گیا کہ ایک علامت تو پوری ہوئی۔ پھر مدینہ آگیا اور کچھ جمع کیا۔ پھر خدمت میں حاضر ہوا۔ اس وقت حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم بھی مدینہ تشریف لاچکے تھے۔ میں نے کچھ کھجوریں اور کھانا پیش کیا اور عرض کیا کہ یہ ہدیہ ہے۔ تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اس میں سے تناول فرمایا۔ میں نے دل میں کہا کہ دوسری علامت بھی پوری ہو گئی۔ اس کے بعد میں ایک مرتبہ پھر حاضر ہوا۔ اس وقت حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم لبیق میں کسی صحابی کے جنازے کے لیے تشریف فرماتھے۔ میں نے سلام کیا اور پیشت کی طرف گھونمنے لگا۔ آپ میری منشاء سمجھ گئے اور کمر سے چادر کو ہٹادیا۔ میں نے میرنبوت کو دیکھا اور جوش میں اس پر جھک گیا۔ اس کو چوہ متارہا اور روتارہا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میرے سامنے آؤ میں سامنے آیا اور سارا قصہ سنایا۔

اس کے بعد اپنی غلامی میں پھنسا رہا۔ ایک مرتبہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ

وسلم نے فرمایا کہ اپنے مالک سے مکاتبت کا معاملہ کرلو۔ میں نے اس سے معاملہ طے کیا اور بدل کتابت دو چیزیں مقرر ہوئیں۔ ایک یہ کہ چالیس او قیہ سونا نقد (ایک او قیہ چالیس درہم کا اور ایک درہم تین یا چار ماشہ کا ہوتا ہے) دوسری یہ کہ تین سو روپجھوڑ کے درخت لگاؤں اور ان کی پروردش کروں اور پھل لانے تک ان کی خبر گیری کرتا رہوں۔

چنانچہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے دست مبارک سے کھجوریں لگائیں جو کہ اسی سال پھل لے آئیں اور اتفاق سے کسی جگہ سے سونا بھی آگیا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے (یعنی سلمان فارسی کو) مرحمت فرمادیا کہ جاؤ اور اس کو بدل کتابت میں ادا کر دو۔ میں نے عرض کیا: حضرت! یہ کافی نہیں ہو گا، یہ تھوڑا ہے اور بدل کتابت کی مقدار بہت زیادہ ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ جل شانہ اسی سے پورا فرمادیں گے۔ چنانچہ میں لے کر گیا اور بدل کتابت اس میں سے دے دیا۔ حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں دس سے زیادہ آقاوں کے پاس رہا ہوں۔

### مشکل الفاظ کے معانی:

**مکاتبت:** کوئی غلام اپنے مالک سے یہ طے کر لے کہ میں تمہیں اس قدر مال دوں گا لیکن شرط یہ ہے کہ تم مجھے آزاد کر دو گے۔ ایسے غلام کو ”مکاتب“، اس رقم کو ”بدل کتابت“ اور اس معاملہ کو ”مکاتبت“ کہتے ہیں۔

**زبدۃ:** مہربوت کے بارے میں چند باتیں قبلِ لحاظ ہیں:  
1: بعض مدینین فرماتے ہیں کہ مہربوت پیدائشی تھی اور بعض مدینین فرماتے ہیں کہ جب پہلی مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا سینہ مبارک چاک کیا گیا تو اس وقت مہربوت بھی بنا دی گئی۔

2: بعض محدثین فرماتے ہیں کہ مہر نبوت پر ”محمد رسول اللہ“ لکھا ہوا تھا اور بعض محدثین فرماتے ہیں کہ مہر نبوت پر ”سَرْفَانَتُ الْمَنْصُورٌ“ لکھا ہوا تھا جس کا مطلب یہ ہے کہ تم جہاں بھی رہو گے تمہاری مدد کی جائے گی۔

3: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی مہر نبوت کی بیت اور مقدار کیا تھی اور اس کا رنگ کیا تھا؟ اس بارے میں مختلف روایات مروی ہیں:

⊗ حضرت سائب بن زید رضی اللہ عنہ کی روایت کے الفاظ یوں ہیں:  
فَإِذَا هُوَ مِثْلُ زِرْرِ الْحَجَلَةِ.

کہ وہ چکور کے انڈے جیسی تھی۔ چکور کا انڈہ مرغی کے انڈے سے ذرا چھوٹا اور کبوتری کے انڈے سے ذرا بڑا ہوتا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ جس طرح مسہری کی چادر کے ساتھ لٹکنے والی گھنٹی ہوتی ہے جو کبوتر کے انڈے کے برابر بیضوی شکل میں ہوتی ہے مہر نبوت بھی اسی کی مانند تھی۔

⊗ حضرت جابر بن سرہ رضی اللہ عنہ کی روایت کے الفاظ یوں ہیں:  
عُلَّةُ حَمْرَاءِ مِثْلَ بَيْضَةِ الْحَمَامَةِ.

یعنی مہر نبوت سرخ رسولی جیسی تھی اور مقدار میں کبوتر کے انڈے کے برابر تھی۔

⊗ حضرت ابو زید عمر بن الخطب انصاری رضی اللہ عنہ کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:  
شَعَرَاتٌ فُجْتِمِعَاتٌ.

یعنی چند بالوں کا مجموعہ تھا۔

⊗ حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:  
كَانَ فِي ظَهِيرَةٍ بَصْعَدَةً قَابِيَةً.

آپ کی پشت مبارک پر گوشت کا ٹکڑا بھرا ہوا تھا۔

⊗ حضرت عبد اللہ بن سر جس رضی اللہ عنہ کی روایت کے الفاظ یہ ہیں:

عَلَىٰ كَيْتَفَيْهِ مِثْلَ الْجُنْجُعِ حَوْلَهَا خِيلَانٌ كَلْمَهَا ثَالِلِيْلُ.

یعنی مہر نبوت آپ کے دونوں کندھوں کے درمیان مٹھی کی طرح تھی جس کے چاروں طرف تل تھے جو مسوں کے برابر تھے۔

اں تمام روایات کا خلاصہ اور زبدہ یہ ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی پشت مبارک پر دونوں کندھوں کے درمیان گوشت کا ابھرا ہوا ایک بیضہ نما (انڈے کی طرح) حصہ تھا اور اس پر بال بھی تھے۔

مذکورہ روایات میں اختلاف کوئی حقیقی اختلاف نہیں کیونکہ یہ سب تشبیہات ہیں اور تشبیہ ہر شخص کے اپنے ذہن کے موافق ہوتی ہے جو کہ تقریبی حالت ہوتی ہے اور تقریب کے اختلاف میں اشکال نہیں ہوتا۔

علامہ قرطبی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں کہ مہر نبوت مقدار اور رنگ میں مختلف ہوتی رہتی تھی اور کم زیادہ بھی ہوتی رہتی تھی۔

(حاشیہ جمع الوسائل: ج 1 ص 72، ص 73)

: 3 حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات مبارکہ میں جب بعض صحابہ رضی اللہ عنہم کو شہید ہوا تو حضرت اسماء رضی اللہ عنہا نے مہر نبوت کے نہ ہونے سے وصال پر استدلال کیا تھا، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مہر نبوت وفات مبارکہ پر ختم ہو گئی تھی۔

(حاشیہ جمع الوسائل: ج 1 ص 70)

## بَابُ مَا جَاءَ فِي شَعْرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سر مبارک کے مبارک بالوں کے بیان میں

حَدَّثَنَا عَلَيْهِ بْنُ حُجَّرٍ قَالَ : أَخْبَرَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ حُمَيْدٍ ، عَنْ أَنَّسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ : كَانَ شَعْرُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْنِي  
أُذْنِيَهُ .

ترجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے  
بال مبارک نصف کا نوں تک تھے۔

حَدَّثَنَا سُوَيْدُ بْنُ نَصْرٍ ، حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْمُبَارَكُ ، عَنْ يُونُسَ بْنِ  
يَرِيدَ ، عَنْ الزُّهْرِيِّ قَالَ : حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُثْمَانَ ، عَنْ ابْنِ  
عَبَّاسٍ : أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يُسَيْدِلُ شَعْرَةً ، وَكَانَ  
الْمُشْرِكُونَ يَفْرِقُونَ رُءُوسَهُمْ ، وَكَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يُسَيْدِلُونَ رُءُوسَهُمْ ، وَكَانَ  
يُحِبُّ مُوَافَقَةً أَهْلِ الْكِتَابِ فِيهَا مُؤْمِنٌ فِيهِ بَشِّيءٌ ، ثُمَّ فَرَقَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَأْسَهُ .

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وسلم اپنے بال مبارک (بغیر مانگ نکالے) ویسے ہی چھوڑ دیتے تھے۔ مشرک لوگ  
 بالوں میں مانگ نکلتے تھے جب کہ اہل کتاب نہیں نکالا کرتے تھے۔ حضرت پاک  
 صلی اللہ علیہ وسلم ان چیزوں میں اہل کتاب کی موافقت کرنا پسند فرماتے تھے جن میں  
 کوئی حکم نازل نہ ہوا ہوتا تھا مگر بعد میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی سر  
 مبارک میں مانگ نکالنا شروع فرمادی۔

زبدۃ:

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے بال مبارک کی مقدار میں مختلف روایات وارد ہوئی ہیں اور ان میں کوئی تعارض یا اختلاف نہیں ہے، اس لیے کہ بال بڑھنے والی چیز ہے۔ ایک زمانہ میں اگر کان کی لوٹک ہیں تو دوسرا سے زمانہ میں اس سے زائد۔ اس لیے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا سر منڈانا چند مرتبہ ثابت ہے۔ تو جس نے سر مبارک منڈانے کے قریب زمانہ میں بالوں کی مقدار کو نقل کیا تو اس نے چھوٹے بال نقل کیے اور جس نے بال مبارک کٹوائے ہوئے کو عرصہ ہو جانے کے وقت نقل کیا تو اس نے زیادہ بال نقل کیے۔ بعض علماء نے روایات کو اس طرح بھی جمع فرمایا ہے کہ سر مبارک کے الگ حصہ کے بال مبارک نصف کانوں تک پہنچ جاتے اور وسط سر مبارک کے اس سے نیچے تک اور اخیر سر مبارک کے بال مبارک کندھوں کے قریب تک پہنچ جاتے تھے۔ بعض علماء نے اس طرح بھی جمع فرمایا ہے کہ بال مبارک عام طور پر کانوں تک طویل ہوتے تھے، پھر جب حجامت بنوانے میں سفر وغیرہ کی وجہ سے تاخیر ہو جاتی تو بڑھ کر گردن تک پہنچ جاتے اور اگر مزید تاخیر ہو جاتی تو بڑھ کر کندھوں تک پہنچ جاتے تھے۔

فائدہ:

اگر بال کانوں کی لوٹک پہنچ جائیں تو ان کو ”وَفْرَة“، اگر گردن تک پہنچ جائیں تو ان کو ”لِيَّة“ اور اگر مزید بڑھ کر کندھوں تک پہنچ جائیں تو ان کو ”عِجَة“ کہتے ہیں اور ان کے مجموعہ کو ”وَلْج“ سے تعبیر کرتے ہیں۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي تَرْجِيلِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک بالوں میں کنگھا کرنے کے بیان میں  
 حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ مُوسَى الْأَصْفَارِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا مَعْنُ بْنُ عِيسَى  
 قَالَ : حَدَّثَنَا مَالِكُ بْنُ أَنَّسٍ ، عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَائِشَةَ ،  
 قَالَتْ : كُنْتُ أُرِيدُ حِلْ رَأْسِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَنَا حَائِضٌ .  
 ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری ای) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں حالت  
 حیض میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک بالوں میں کنگھی کرتی تھی۔

حَدَّثَنَا يُوسُفُ بْنُ عِيسَى قَالَ : حَدَّثَنَا وَكِيعٌ قَالَ : حَدَّثَنَا الرَّبِيعُ  
 بْنُ صَبِّيْحٍ ، عَنْ زَيْدَ بْنِ أَبْيَانَ هُوَ الرَّقَاشِيُّ ، عَنْ أَسِّسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ : كَانَ رَسُولُ  
 اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُكْثِرُ دَهْنَ رَأْسِهِ وَتَسْرِيجَ لِحَيَّتِهِ ، وَيُكْثِرُ الْقِنَاعَ حَتَّى  
 كَانَ تَوْبَهُ تَوْبَهُ زَيَّاتٍ .

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ  
 وسلم اپنے سر مبارک میں کثرت سے نیل لگایا کرتے تھے، ڈاڑھی مبارک میں کنگھی  
 کیا کرتے تھے اور سر مبارک پر اکثر کپڑا کھا کرتے تھے جو تیل کے استعمال کی کثرت  
 کی وجہ سے ایسے ہوتا تھا جیسے تیلی کا کپڑا۔

زبدہ:

اس باب میں چند باتیں قبل ملاحظہ ہیں:

۱: اس باب کی پہلی حدیث سے دو مسئلے معلوم ہوتے ہیں:

(۱): سر میں کنگھی کرنا مستحب ہے۔

(۲): یہ خدمت اپنی عورت سے لینا جب کہ وہ حالتِ حیض میں ہو جائز ہے۔ عورت سے حالتِ حیض میں مباشرت حرام ہے، باقی سب امور جائز ہیں۔

2: اسی باب میں امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ نے دو روایتیں بیان کی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم خود بھی کبھی کبھار کنگھی فرماتے تھے اور زیادہ استعمال سے منع بھی فرماتے تھے اور ابو داؤد شریف کی حدیث میں بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے روزانہ کنگھی کرنے کی ممانعت آئی ہے۔

(سنابی داکہ در قم الحدیث 4159)

علماء نے لکھا ہے کہ یہ ممانعت تزییہ ہے اور ممانعت بھی اس وقت ہے کہ جب کوئی ضرورت مقتضی نہ ہو اور بالوں میں پر آنڈگی بھی نہ ہو ورنہ تو کوئی حرج نہیں۔

3: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سر مبارک پر کپڑا اڑال دیتے تھے تاکہ عمامہ خراب نہ ہو اور وہ کپڑا تیل کے کثرت استعمال کی وجہ سے ایسے ہوتا تھا جیسے تیل کا کپڑا۔ مگر اس کے باوجود یہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا مجزہ تھا کہ نہ تو وہ کپڑا گندا ہوتا تھا، نہ اس میں جوں پڑتی تھی اور نہ کھٹل نون کو چوس سکتا تھا، جیسا کہ علامہ مناوی رحمۃ اللہ علیہ نے نقل کیا ہے کہ کبھی کمھی بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک بدن پر نہیں بیٹھی۔

4: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کنگھی پہلے دائمی جانب کرتے تھے۔ یہ صرف کنگھی کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ ہر وہ چیز جس کا وجود شرافت اور زینت ہے اس میں دائمی جانب مقدم رکھنا سنت ہے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي شَيْءٍ بَرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سفید بال آجائے کے بیان میں

حَدَّثَنَا حُمَيْدُ بْنُ بَشَّارٍ قَالَ : أَخْبَرَنَا أَبُو دَاؤِدَ قَالَ : أَخْبَرَنَا هَمَّامٌ ، عَنْ قَتَادَةَ قَالَ : قُلْتُ لِأَنَّيْ بْنَ مَالِكٍ : هُلْ خَضَبَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؛ قَالَ : لَنْ يَنْلُغُ ذَلِكَ إِنَّمَا كَانَ شَيْبَانَ فِي صُدْغَيْهِ وَلَكِنْ أَبُو بَكْرٍ ، خَضَبَ بِالْجَنَّاءِ وَالْكَتَمِ .

ترجمہ: حضرت قادر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت انس رضی اللہ عنہ سے پوچھا: کیا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم خضاب کیا کرتے تھے؟ انہوں نے فرمایا کہ اس کی نوبت ہی نہیں آئی تھی کیونکہ آپ کی صرف کنپیوں پر کچھ سفیدی آئی تھی البتہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ مہندی اور کتم سے خضاب فرمایا کرتے تھے۔

زبدہ:

”کتم“ ایک گھاس ہے جس سے خضاب کیا جاتا ہے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ صرف کتم کا خضاب سیاہ ہوتا ہے اور مہندی کے ساتھ سرخ ہو جاتا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ صرف کتم کا خضاب سبز ہوتا ہے اور مہندی کے ساتھ مل کر مائل بہ سیاہی ہو جاتا ہے، حضرت ملا علی قاری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ غلبہ اعتبار ہوتا ہے، اگر غلبہ کتم کا ہوتا ہے تو خضاب سیاہ ہو جاتا ہے اور اگر غلبہ مہندی کا ہوتا ہے تو خضاب سرخ ہو جاتا ہے۔

حَدَّثَنَا أَبُو حُرَيْبٍ حُمَيْدُ بْنُ الْعَلَاءِ قَالَ : حَدَّثَنَا مُعاوِيَةُ بْنُ هِشَامٍ ، عَنْ شَيْبَانَ ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ ، عَنْ عِدْرِمَةَ ، عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ قَالَ : قَالَ أَبُو بَكْرٍ :

یا رَسُولَ اللَّهِ، قَدْ شَيَّبْتَنِی هُودٌ، وَالْوَاقِعَةُ، وَالْمُرْسَلَاتُ، وَعَمَّ  
یَتَسَاءَلُونَ، وَإِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتْ.

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق  
رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: یار رسول اللہ! آپ تو بوڑھے ہو گئے ہیں (اس کی کیا وجہ  
ہے؟ حالانکہ آپ کے اعتدال کا یا آپ کی عمر کا تقاضا یہ تھا کہ آپ ابھی تک جوان  
رہتے) حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے سورت ہود، سورت واقعہ،  
سورت مرسلاں، سورت عمیتساء لون اور سورت اذا الشمس کورت نے بوڑھا کر دیا  
ہے۔

حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ مَنْصُورٍ، وَيَحْيَى بْنُ مُوسَى، قَالَا : حَدَّثَنَا عَبْدُ  
الرَّزَاقِ، عَنْ مَعْمِرٍ، عَنْ ثَابِتٍ، عَنْ أَنَّسٍ قَالَ : مَا عَدَدُتْ فِي رَأْسِ رَسُولِ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَحِيَتِهِ إِلَّا أَرْبَعَ عَشَرَةَ شَعْرَةً بَيْضَاءً.

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ  
علیہ وسلم کے سر مبارک اور ڈاڑھی مبارک میں چودہ سے زیادہ سفید بال شمار نہیں  
کیے۔

### زبدہ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سفید بال بہت ہی کم تھے لیکن ان کی  
تعداد میں اختلاف ہے۔ بعض روایات سے چودہ، بعض سے سترہ، اٹھارہ اور بعض  
سے میں معلوم ہوتے ہیں مگر یہ اختلاف بھی کوئی حقیقی اختلاف نہیں ہے۔ یہ اختلاف  
مختلف زمانوں کی وجہ سے ہے یا پھر گنے میں فرق لگا ہے یعنی گنے میں اشتباہ ہوا ہے۔

2: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے خضاب فرمایا یا نہیں؟ اس میں علماء کا  
اختلاف ہے۔ بعض حضرات خضاب لگانے کے قائل ہوئے ہیں اور بعض حضرات

فرماتے ہیں کہ بال جب سفید ہوتا ہے تو اکثر اول سرخ ہوتا ہے پھر سفید اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ بھی ایسا ہی معاملہ تھا۔ امام ترمذی علیہ الرحمۃ کی تحقیق یہ ہے کہ آپ کے بالوں کو خضاب کرنے کی نوبت ہی نہیں آئی کیونکہ آخری عمر تک بہت کم تعداد میں بال مبارک سفید ہوئے تھے جو کہ آپ کی کنپیوں پر تھے یا مانگ نکالنے کی جگہ پر چند ایک بال سفید تھے مگر جب آپ سرمبارک میں تیل لگاتے تھے تو وہ بھی نظر نہیں آتے تھے کیونکہ تیل کی وجہ سے سب بال چمکنے لگتے تھے یا تیل کی وجہ سے بال جم جاتے تھے اور سفید بال اپنی قلت کی وجہ سے چھپ جاتے تھے۔

3: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے بال مبارک سفید ہونے یا صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی نظر میں قبل از وقت بوڑھے ہونے کی وجہ بعض روایات میں یہ آئی ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے فلاں فلاں سورت نے بوڑھا کر دیا ہے۔ اس میں مختلف اوقات میں مختلف سورتوں کا ذکر آیا ہے۔ مراد ان سے وہ سورتیں ہیں جن میں قیامت کی ہولناکیوں کا ذکر ہے۔

ایک روایت میں ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو امور میں جانتا ہوں اگر تمہیں معلوم ہو جاتے تو تم ہنسنا بہت ہی کم کر دیتے اور اکثر اوقات رویا کرتے حتیٰ کہ بیویوں کے پاس جانا بھی چھوڑ دیتے۔

علامہ زمخشیری فرماتے ہیں کہ میں نے ایک کتاب میں دیکھا ہے کہ ایک شخص شام کے وقت بالکل سیاہ بالوں والا جوان تھا۔ ایک ہی رات میں اس کے بال بالکل سفید ہو گئے۔ لوگوں نے اس سے وجہ پوچھی تو اس نے کہا: میں نے رات قیامت کا منظر دیکھا ہے کہ لوگ زنجیروں کے ذریعے کھینچ کھینچ کر جہنم میں ڈالے جا رہے ہیں۔ اس کی دہشت مجھ پر کچھ ایسی غالب آئی کہ اس نے ایک ہی رات میں مجھے اس حالت پر پہنچا دیا۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي خِضَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے خضاب لگانے کے بیان میں  
 حَدَّثَنَا سُفْيَانُ بْنُ وَكِيعٍ قَالَ: حَدَّثَنَا أَبِي عَمْرُو بْنَ شَرِيكٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ  
 مَوْهَبٍ قَالَ: سُئِلَ أَبُو هُرَيْرَةَ: هُلْ خَضَبَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟  
 قَالَ: نَعَمْ.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم  
 نے خضاب لگایا تھا؟ تو انہوں نے جواب دیا: جی ہا۔

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ عَاصِمٍ قَالَ:  
 حَدَّثَنَا حَمَادُ بْنُ سَلَمَةَ قَالَ: حَدَّثَنَا حُمَيْدٌ، عَنْ أَنَسٍ قَالَ: رَأَيْتُ شَعْرَ رَسُولِ  
 اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَخُضُوبًا.

ترجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ  
 وسلم کے بال مبارک کو خضاب کیے ہوئے دیکھا۔

### زبدۃ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے خضاب فرمایا یا نہیں؟ اس بارے میں  
 علماء کا اختلاف گذشتہ باب میں ذکر کر دیا گیا ہے، البتہ خضاب لگانے کے بارے میں  
 حفییہ کی رائے یہ ہے کہ خضاب مستحب ہے البتہ سیاہ خضاب لگانا مکروہ ہے اور شافعیہ  
 کے نزدیک خضاب سنت ہے لیکن سیاہ خضاب لگانا حرام ہے۔

2: ”خضاب“ ہر اس چیز کو کہتے ہیں جس سے بالوں کو رنگا جاتا ہے۔ یہ چیز  
 مہندی، دسمہ، کتم یا کوئی اور جدید مرکب چیز ہو خضاب ہی کہلاتی ہے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي كُحْلِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سرمد مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا حُمَيْدُ بْنُ حُمَيْدٍ الرَّازِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ الْكَلَائِيسِيُّ ، عَنْ عَبَادِ بْنِ مَنْصُورٍ ، عَنْ عِكْرِمَةَ ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : لَا تَشْجُلُوا إِلَيْهِمْ فَإِنَّهُ يَجْلُو الْبَصَرَ ، وَيُنْبِتُ الشَّعْرَ . وَرَأَمْ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَتْ لَهُ مُكْحَلَّةٌ يَكْتَحِلُ مِنْهَا كُلَّ لَيْلَةٍ ثَلَاثَةً فِي هَذِهِ وَثَلَاثَةً فِي هَذِهِ .

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: انہم کا سرمد آنکھوں میں ڈالا کرو۔ اس لیے کہ یہ آنکھوں کی روشنی کو بھی تیز کرتا ہے اور پلکیں بھی زیادہ اگاتا ہے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما یہ بھی فرماتے تھے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک سرمد دانی تھی جس میں سے ہر رات دونوں آنکھوں میں تین تین سلاپیاں ڈالا کرتے تھے۔

حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ مَنْبِيجَ قَالَ : حَدَّثَنَا حُمَيْدُ بْنُ بَيْزِيدَ ، عَنْ حُمَيْدِ بْنِ إِنْحَاقَ ، عَنْ حُمَيْدِ بْنِ الْمُنْكَدِرِ ، عَنْ جَابِرٍ هُوَ ابْنُ عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : عَلَيْكُمْ إِلَيْهِمْ عِنْدَ النَّوْمِ ، فَإِنَّهُ يَجْلُو الْبَصَرَ ، وَيُنْبِتُ الشَّعْرَ .

ترجمہ: حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: سوتے وقت انہم سرمد ضرور ڈالا کرو، یہ بینائی کو تیز کرتا ہے اور پلکیں بھی خوب اگاتا ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی ایک روایت میں ہے:

إِنَّ خَيْرًا حَالَكُمُ الْإِثْمُ.

یعنی تمہارے تمام سرموں میں سے بہترین سرمہ ”اٹھڈ“ ہے۔

### زبدۃ:

1: سرمہ مختلف قسم کے پھروں مثلاً سیاہ، سفید، نیلا، پیلا یا سرخی مائل سے تیار کیا جاتا ہے اور انسانی آنکھ کی لیے مفید دوائی اور باعث زینت ہے۔ سرمہ بھی ان چیزوں میں ایک ہے جن کو بطورِ زینت استعمال کیا جاتا ہے جیسے تیل، کنگھی، مہندی اور خوشبو وغیرہ۔

2: سرمہ کے استعمال میں تین فائدے ہیں:  
بدن انسان کے لیے زینت، آنکھ کی بیماریوں کی لیے شفاء، سب سے بڑھ کر اتباعِ سنت جو کہ مقصودِ اصلی ہے اور اسی بنابر سرمہ آنکھ میں ڈالنا مستحب ہے۔

3: سرمہ رات کو سوتے وقت ڈالنا زیادہ مفید ہے کیونکہ آنکھ میں دیر تک باقی رہتا ہے اور مسلمات میں سراحت بھی خوب کرتا ہے۔

4: سلامیٰ کے بارے میں مختلف روایات آئی ہیں:  
(۱): دونوں آنکھوں میں تین تین کیہ طاق عد ہے۔

(۲): دونوں آنکھوں میں ایک ایک کیہ بھی طاق عد ہے۔

(۳): دائیں آنکھ میں تین اور بائیں میں دو کہ ان کا مجموعہ پانچ طاق عد دبن جاتا ہے۔

5: بعض روایات میں خاص اٹھڈ سرمہ ڈالنے کی ترغیب آئی ہے۔ یہ سرمہ سیاہ سرخی مائل ہوتا ہے اور بلادِ شرقیہ میں پیدا ہوتا ہے لیکن یہ صرف ان آنکھوں کی لیے ہے جن کو موافق آجائے و گرنہ مریض آنکھ اس سے زیادہ دکھنے لگتی ہے۔

لہذا عام سرمہ ڈالنے سے سنت ادا ہو جائے گی مگر فضیلت اسی اٹھڈ سرمہ کو حاصل ہے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي لِبَاسِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے لباس مبارک کے بیان میں  
 حدَّثَنَا عَلِيٌّ بْنُ خْجَرٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا الْفَضْلُ بْنُ مُوسَى، عَنْ عَبْدِ الْوَهْبِ  
 بْنِ خَالِلٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ تَبَّاعِ بُرْيَدَةَ، عَنْ أَمْرِ سَلَمَةَ، قَالَ: كَانَ أَحَبَّ التَّقْيَا إِلَى  
 رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْقَيْمِيْضُ.

ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری ای) ام سلمہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت  
 پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو سب کپڑوں میں سے کرتا زیادہ پسند تھا۔

حدَّثَنَا عَبْدُ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْفَضْلِ قَالَ: حَدَّثَنَا  
 حَمَادُ بْنُ سَلَمَةَ، عَنْ حَبِيبِ بْنِ الشَّهِيْبِ، عَنْ الْحَسِينِ، عَنْ أَنَّبِنِ بْنِ مَالِكٍ، أَنَّ  
 النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَرَجَ وَهُوَ يَتَكَبَّرُ عَلَى أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ عَلَيْهِ ثُوبٍ  
 قِطْرِيٌّ قَدْ تَوَسَّحَ بِهِ، فَصَلَّى عَلَيْهِ.

ترجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اسامہ  
 رضی اللہ عنہ کے کندھے کا سہارا لیے ہوئے گھر سے باہر نکلے۔ اس وقت آپ کے اوپر  
 یمنی م نقش کپڑا تھا جس میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم لٹپٹھے ہوئے تھے۔ پس  
 حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو نماز پڑھائی۔

حدَّثَنَا سُوَيْدُ بْنُ نَضِيرٍ قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْمَبَارِكِ، عَنْ سَعِيدِ  
 بْنِ إِيَّاسٍ بْنِ الْجَرِيْرِ، عَنْ أَبِي نَصْرَةَ، عَنْ أَبِي سَعِيدِ بْنِ الْخُدْرِيِّ قَالَ: كَانَ رَسُولُ  
 اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَسْتَجَّ نَوْبَأَ سَمَاءً بِإِسْمِهِ عَمَّا مَأْتَهُ أَوْ قَيْصَراً أَوْ رَدَاءً،  
 ثُمَّ يَقُولُ: اللَّهُمَّ لَكَ الْحُمْدُ كَمَا كَسُوتَنِيهِ، أَسْأَلُكَ حَيْزُهُ وَخَيْرَ مَا صُبِعَ لَهُ،  
 وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهِ وَشَرِّ مَا صُبِعَ لَهُ.

ترجمہ: حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کوئی نیا کپڑا پہنتے تو (اظہارِ) مسرت کے طور پر) اس کا نام لیتے یعنی عمامہ (گپڑی) قیصیں یا چادر وغیرہ اور پھر یوں دعا فرماتے: اے اللہ! سب تعریفیں تیرے ہیں لیے ہیں کیونکہ تو نے ہی مجھے یہ کپڑا پہنا دیا ہے، میں تجھ سے اس کپڑے کی بھلانی چاہتا ہوں (یعنی یہ کپڑا خراب نہ ہو، ضائع نہ ہو) اور اس چیز کی بھلانی چاہتا ہوں جس کے لیے اس کو بنایا گیا ہے اور میں تیری ذات ہی سے اس کپڑے کے شر سے پناہ مانگتا ہوں اور ان چیزوں کے شر سے جن کے لیے یہ کپڑا بنایا گیا ہے (یعنی یہ کپڑا جس غرض کیلئے بنایا گیا ہے سردی و گرمی وغیرہ کیلئے اور اس کی بھلانی یہ ہے کہ اللہ کی رضا میں استعمال ہو اور برائی یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی نافرمانی میں استعمال ہو۔)

حَدَّثَنَا قُتْبَيْةُ بْنُ سَعِيدٍ قَالَ: حَدَّثَنَا يَشْرُبُ بْنُ الْمَفَضْلِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ  
بْنِ عُثَمَانَ تَبَّرِيْ خُثَيْمِ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ، عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: عَلَيْكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنَ الْقَيْمَاتِ لِيُلَيِّسَهَا أَحْيَأُوكُمْ.  
وَكَفِنُوا فِيهَا مَوْتَاكُمْ، فَإِنَّهَا مِنْ حَيْرَتِيَّاتِكُمْ.

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لوگو! سفید کپڑے استعمال کیا کرو۔ زندگی میں سفید کپڑا ہی پہنانا چاہیے اور سفید کپڑوں سے ہی اپنے مردوں کو دفن کیا کرو کیونکہ یہ تمہارے بہترین لباس میں سے ہے۔

اور حضرت سمرہ بن جنبد رضی اللہ عنہ کی روایت میں یوں ہے: سفید کپڑے پہنانا کرو کیونکہ وہ ظاہری طور پر زیادہ پاک اور باطنی طور پر بھی زیادہ پاکیزہ ہیں اور سفید کپڑوں میں ہی اپنے مردوں کو دفن کیا کرو۔

## زبدۃ:

1: لباس یعنی ستر پوشی انسانی فطرت میں داخل ہے جبکہ عریانی خلاف فطرت ہے۔ لباس کی پانچ قسمیں ہیں:

(۱): واجب: وہ لباس ہے جس سے ستر عورت ہو یعنی مرد کے لیے ناف سے لے کر گھنٹوں تک اور عورت کے لیے عورت کے سامنے ناف سے لے کر گھنٹوں تک اور مردوں کے سامنے تمام جسم۔

(۲): حرام: جس کے پہننے کی ممانعت آئی ہو جیسے مرد کے لیے بلا عذر ریشمی کپڑا اور عورت اور مردوں کے لیے ایسا لباس جو کہ کافروں کا شعار ہو یعنی کفار کی بیچان ہو۔

(۳): مستحب: جس کے پہننے کی ترغیب آئی ہو جیسے عید کے روز عمدہ کپڑا اور جمعہ کے روز سفید کپڑا۔

(۴): مکروہ: جس کے نہ پہننے کی ترغیب آئی ہو جیسے غنی اور مالدار کے لیے ہمیشہ پھٹا پرانا کپڑا پہنانا اور بلا ضرورت کسی کے لیے بھی میلا کچیلا لباس پہنانا۔

(۵): مباح: جونہ ضروری ہو اور نہ اس سے منع کیا گیا ہو جیسے کوئی بھی لباس جو کہ موقع پر میسر ہو۔

2: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے سفید رنگ، سبز رنگ، سرخ رنگ، سیاہ بالوں کی چادر، زعفران میں رنگا ہوا ایسا لباس جس پر زعفران کا اثر ختم ہو گیا ہو یعنی منقوش چادر و چادر کا مختلف اوقات میں استعمال کرنا ثابت ہے مگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو قیص زیادہ پسند تھی جس کی بظاہر وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ اس میں ستر عورت بھی خوب ہے اور تجمل و زینت بھی۔

3: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول سادہ اور کم قیمت لباس استعمال فرمانے کا تھا مگر بسا اوقات نہایت قیمتی لباس بھی استعمال فرمایا ہے۔ حضرت پاک صلی

اللہ علیہ وسلم سے تائیں یا بتیں اور مثیوں کے بدله میں ایک جوڑا خریدنا بھی ثابت ہے  
مگر یہ لباس ریشم کا نہیں تھا بلکہ عمدہ کپڑا تھا اور بناؤٹ بھی اچھی تھی مگر ایسا بہت کم ہوا  
ہے۔

(بامش جمع الوسائل: ج 1 ص 151)

4: علامہ جزری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ کرتہ کی آستین میں سنت یہ ہے کہ  
پنچ تک ہو اور چونچے وغیرہ میں سنت یہ ہے کہ پنچ سے نچے تک ہو مگر انگلیوں سے  
تجاویز نہ ہو۔

5: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے غیر مسلموں کے ملک سے درآمد شدہ  
کپڑوں کا استعمال کرنا بھی ثابت ہے اور ایسا جبہ کا استعمال بھی ثابت ہے جو نہایت تنگ  
آستین والا تھا حتیٰ کہ وضو کے وقت جبہ سے بازو بہر نکالنے پڑتے تھے۔

(صحیح البخاری: برقم المحدث 363)

6: کپڑا پہننے کی دعا:

اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ أَنْتَ كَسُوتَنِيْهِ أَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِهِ وَخَيْرٌ مَا صُبْحَ لَهُ  
وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهِ وَشَرٌّ مَا صُبْحَ لَهُ.

## بَابُ مَا جَاءَ فِي حُفْرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے موزہ مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا هَنَّادُ بْنُ السَّرِيرِي قَالَ : حَدَّثَنَا وَكَبِيعٌ ، عَنْ دَأْبَهِمْ بْنِ صَالِحٍ ،  
عَنْ حُجَيْرٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، عَنْ أَبْنِ بُرْيَدَةَ ، عَنْ أَبِيهِ ، أَنَّ التَّعْجَاشِيَّ أَهْدَى لِلنَّبِيِّ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حُفَّقَيْنِ أَسْوَدَيْنِ سَازِدَجَيْنِ . فَلَيْسَهُمَا ثُمَّ تَوَضَّأَا وَمَسَحَ عَلَيْهِمَا .  
ترجمہ: حضرت بریدہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ بادشاہ جب شہ نجاشی نے حضرت پاک  
صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں سیاہ رنگ کے دوسارے موڑے ہدیہ میں  
بھیجے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو پہنا، پھر وضو کیا تو ان پر مسح کیا۔

### زبدۃ:

1: جب شہ کے بادشاہ کا اصل نام ”اصحہ“ تھا۔ بعض محدثین کے نزدیک یہ اس وقت مسلمان ہو چکا تھا اور بعض حضرات کی رائے یہ ہے کہ یہ اس وقت تک مسلمان نہیں ہوا تھا۔ اس بناء پر علماء نے اس حدیث سے یہ دلیل پکڑی ہے کہ کافر کا ہدیہ قبول کرنا جائز ہے البتہ چونکہ دوسری بعض روایات میں کافر کے ہدیہ سے انکار بھی ہے اس لیے اصل صورت حال یہ ہے کہ اگر کافر کے ہدیہ قبول کرنے میں دین کے نقصان کا خدشہ ہو تو قبول کرنا جائز نہیں اور اگر دین کا نقصان نہ ہو تو قبول کرنے میں کوئی حرج کی بات نہیں۔

2: چڑے کا بنا ہوا موزہ پاؤں پر پہنا جاتا ہے۔ جب وضو کر کے اس کو پہن لیا جائے تو دوبارہ وضو کی ضرورت پیش آنے کی صورت میں اس پر مسافر کے لیے تین دن تین رات اور مقیم کے لیے ایک دن ایک رات تک مسح کرنا جائز ہے۔ نیز ایسی

جرابوں پر بھی مسح جائز ہے جو خوب موٹی ہوں اور کسی چیز سے باندھے بغیر تین چار میل ان کو پہن کر چل سکتا ہو۔ آج کل کی باریک اونی یا سوتی جرابوں پر مسح کرنا جائز نہیں ہے۔ لہذا اس کا خاص خیال کیا جائے کہ باریک جرابوں پر مسح کرنے کا یہ فتنہ بھی عام ہو رہا ہے۔

3: موزے کے آداب میں سے ہے کہ موزہ پہننے سے پہلے جھاڑ لینا چاہیے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ امام طبرانی رحمۃ اللہ علیہ نے مجررات میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے ایک روایت بیان کی ہے کہ ایک سفر میں جنگل میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک موزہ پہنا اور دوسرے کے پہننے کا ارادہ فرمائے تھے کہ ایک کوا آکر دوسرے موزہ اٹھا کر لے گیا اور اوپر لے جا کر اس کو پھینک دیا۔ اس میں ایک سانپ گھسا ہوا تھا جو کہ گرنے کی چوت لگنے سے باہر آگیا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے حق تعالیٰ کا شکر ادا فرمایا کہ اس نے موزی جانور سے حفاظت فرمائی اور موزہ کے آداب میں یہ بات فرمادی کہ مسلمان کے لیے ضروری ہے کہ جب موزہ پہننے کا ارادہ کرے تو اس کو جھاڑ لے۔ بند اور لمبے جو توں کو بھی پہننے سے پہلے جھاڑ لینا چاہیے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي نَعْلٍ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے جو تے مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا حُمَيْدُ بْنُ يَشَّارٍ قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ الطَّالِبِيُّ لِسَيِّدِ قَالَ: حَدَّثَنَا هَمَّامٌ، عَنْ فَتَنَادَةَ قَالَ: قُلْتُ لِأَنَّسَ بْنَ مَالِكٍ: كَيْفَ كَانَ نَعْلُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ قَالَ: لَهُمَا قِبَالَانِ.

ترجمہ: حضرت فتاویٰ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے پوچھا: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے جو تے کیسے تھے؟ انہوں نے فرمایا کہ ہر ایک جو تے میں دو دو تے تھے۔

حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ مُوسَى الْأَنْصَارِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا مَعْنُ قَالَ: حَدَّثَنَا مَالِكٌ قَالَ: حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ أَبِي سَعِيدٍ الْمَقْبُرِيُّ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ جُرَيْجٍ، أَنَّهُ قَالَ لِابْنِ عُمَرَ: رَأَيْتُكَ تَلْبَسُ النِّعَالَ السِّبْتَيَّةَ، قَالَ: إِنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَلْبَسُ النِّعَالَ الَّتِي لَيْسَ فِيهَا شَعْرٌ، وَيَتَوَضَّأُ فِيهَا، فَأَنَا أُحِبُّ أَنْ أَلْبَسَهَا.

ترجمہ: عبد الرحمن بن جرج رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ آپ نعال سبستیتیہ (یعنی بغیر بالوں کے چڑے کا جوتا) کیوں پہنتے ہیں؟ تو انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا ہے کہ آپ ایسا جوتا پہننے تھے جس میں بال نہ ہوں اور آپ اسی جو تے سمیت وضو فرماتے تھے۔ چنانچہ میں بھی ایسا جوتا پہننا پسند کرتا ہوں۔

حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ مُوسَى قَالَ: حَدَّثَنَا مَعْنُ قَالَ: حَدَّثَنَا مَالِكٌ، عَنْ

أَلِي الزُّبَيْرِ، عَنْ جَابِرٍ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَى أَنْ يَأْكُلَ، يَعْنِي الرَّجُلَ  
إِشْمَالَهُ، أَوْ يَمْشِي فِي نَعْلٍ وَاحِدَةٍ.

ترجمہ: حضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے  
باکیں ہاتھ سے کھانا کھانے یا ایک ہی پاؤں میں جوتا پہن کر چلنے سے منع فرمایا ہے۔

حَدَّثَنَا قُتْبَيْهُ، عَنْ مَالِكٍ، حَوَّدَدَنَا إِسْحَاقُ بْنُ مُوسَى قَالَ: حَدَّثَنَا  
مَعْنُ قَالَ: حَدَّثَنَا مَالِكٌ، عَنْ أَبِي الْيَنَادِ، عَنِ الْأَعْرَجِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ النَّبِيَّ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: إِذَا اسْتَعْلَمْ أَخْدُكْمَ فَلْيَبْدِأْ بِالْيَمِينِ، وَإِذَا تَرَعَ  
فَلْيَبْدِأْ بِالشَّمَاءِ، فَلْتُكِنِ الْيَمِينُ أَوْ هَمَّا تُنْعَلُ وَآخِرُهُمَا تُنْزَعُ.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم  
فرماتے ہیں کہ تم میں سے جو شخص جوتا پہنے تو باکیں پاؤں سے ابتداء کرے اور جب  
جوتا اتارے تو باکیں پاؤں سے ابتداء کرے تاکہ دایاں پاؤں پہنے میں مقدم ہو اور  
اتارنے میں مؤخر ہو۔

### زبدۃ:

1: جوتے کا استعمال تو انسان کی زینت بلکہ ضرورت میں شامل ہے اور بغیر کسی  
محبوبی کے جوتے کا ترک کرنا اخلاقی لحاظ سے معیوب سمجھا جاتا ہے۔ اس دور حدید میں  
تو مختلف قسم، وضع اور رنگوں کے جوتے بنائے جاتے ہیں مگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ  
 وسلم کے زمانہ میں عرب کے خطہ میں دباغت شدہ یا بھی کھال کا جوتا بنایا جاتا تھا۔ کبھی  
 بالوں سمیت اور کبھی بال صاف کر دیے جاتے تھے اور عام رواج میں جو جوتا استعمال  
 ہوتا تھا وہ چپل نما ہوتا تھا جس کے آر پار دوسرے لگادیے جاتے تھے۔

2: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا مبارک جوتا عام طور پر چڑے کو بالوں سے  
 صاف کر کے بنایا جاتا تھا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا جوتا مبارک ایک بالشت دو

انگلی کے برابر ہوتا تھا۔ جو تے کی ایڑی والا حصہ سات انگلی چوڑا، درمیانی حصہ پانچ انگلی چوڑا اور اگلا حصہ چھ انگلی چوڑا ہوتا تھا۔ اس پیمائش کے بنے ہوئے تلے کے اوپر آرپار دو دہرے تھے ہوتے تھے۔

3: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے جو تے کا تسمہ مبارک دوہر اتھا۔ حضرت ابو بکر صدیق و حضرت عمر رضی اللہ عنہما کے جو تے کا تسمہ بھی دوہر اتھا مگر حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ نے سب سے پہلے ایک تے کا استعمال شروع فرمایا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ لوگ کہیں اس کو فرض یا واجب کا درجہ نہ دے دیں اور امت کو تنگی کا سامنا ہو۔

4: حضرت عمر بن حیرث رضی اللہ عنہ کی روایت کے الفاظ ہیں:  
 رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصَلِّي فِي نَعْلَيْنِ حَكَصُوفَتَيْنِ۔  
 کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ ٹانکے لگے ہوئے جو توں میں نماز پڑھ رہے تھے۔

لہذا یہ بات ذہن نشین رکھنی چاہیے کہ اگر جو تے پاک ہوں تو جو تے پہن کر نماز پڑھنے میں کوئی قباحت نہیں بلکہ جائز ہے۔

5: جو تے کے آداب میں سے ہے کہ جو تا پہلے دائیں پاؤں میں پہننا جائے مگر اتارتے وقت پہلے بائیں پاؤں سے اتارتے پھر دائیں پاؤں سے۔ ایک اہم ادب یہ بھی ہے کہ بلا وجہ صرف ایک پاؤں میں جو تا پہننا اور ایک میں نہ پہننا اخلاقاً معیوب ہے۔ حدیث شریف میں اس کی ممانعت آئی ہے۔ لہذا دونوں جو تے ہی پہننے چاہیں۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي ذُرْخَاتِمِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی انگوٹھی کے بیان میں

حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيْدٍ، وَغَيْرُ وَاحِدٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ وَهْبٍ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ أَبْنَى شَهَابٍ، عَنْ أَنَّى بْنِ مَالِكٍ قَالَ: كَانَ خَاتَمُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ وَرَقٍ، وَكَانَ فَضْهُ حَبَشِيًّا.

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی انگوٹھی مبارک چاندی کی تھی اور اس کا نکینہ جبشی تھا۔

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الْأَنْصَارِيٌّ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي، عَنْ ثُمَامَةَ، عَنْ أَنَّى بْنِ مَالِكٍ قَالَ: كَانَ نَقْشُ خَاتَمِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُحَمَّدَ سَطْرًا، وَرَسُولُ سَطْرًا، وَاللَّهُ سَطْرًا.

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی انگوٹھی مبارک کا نقش مبارک اس طرح تھا کہ ایک سطر میں ”محمد“، دوسری سطر میں ”رسول“، اور تیسرا سطر میں لفظ ”اللہ“ تھا۔

حَدَّثَنَا نَضْرُ بْنُ عَلَى الْجَفَصِيِّ أَبُو عَمِّرٍو قَالَ: حَدَّثَنَا نُوحُ بْنُ قَيْسٍ، عَنْ خَالِدِ بْنِ قَيْسٍ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنَّى بْنِ مَالِكٍ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَتَبَ إِلَى كَسْرَى وَقَيْصَرَ وَالنَّجَاشِيِّ، فَقِيلَ لَهُ: إِنَّهُمْ لَا يَقْبَلُونَ كِتَابًا إِلَّا بِخَاتَمٍ فَصَاعَرَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَاتَمًا حَلْقَتُهُ فِضَّةٌ، وَنَقْشٌ فِيهِ: مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ.

ترجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے بادشاہ کسری، قیصر اور نجاشی کے پاس تبلیغی خطوط لکھنے کا ارادہ فرمایا تو صحابہ رضی اللہ

عنهُمْ نَعْرَضُ كَيْا: وَهُوَ لَوْكَ مَهْرَ كَيْ بَغْيَرِ خَطُوطِ قَبْولِ نَهْيَنَ كَرْتَةٍ۔ چنانچہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک انگوٹھی بنوائی جس کا حلقة چاندی کا تھا اور اس میں ”محمد رسول اللہ“ کے الفاظ مقتضی تھے۔

حَدَّثَنَا إِنْحَاجُ بْنُ مَنْصُورٍ قَالَ: حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ عَامِرٍ، وَالْحَجَاجُ بْنُ مِنْهَالٍ، عَنْ هَمَّا مِيرٍ، عَنْ أَبِي جُرْجَى، عَنْ الرُّوْهْرِىِّ، عَنْ أَنَّى، أَنَّ الْعَيَّى صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا دَخَلَ الْخَلَاءَ تَرَعَّخَ أَمْمَهُ.

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم جب بیت الخلاء میں داخل ہوتے تو اپنی انگوٹھی مبارک اتار دیتے۔

### زبدۃ:

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی مبارک زندگی میں سونے کی انگوٹھی بھی استعمال فرمائی ہے مگر جب مردوں کے لیے سونے کے زیور کی حرمت نازل ہوئی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو چھینک دیا۔ اس کے بعد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے چاندی کی انگوٹھی بنوائی مگر بعد میں اس کو بھی اتار دیا۔ البتہ روایات سے اتارنے کی وجہ معلوم نہیں ہو سکی۔

پھر سنہ چھ بھری میں معاهدہ حدیبیہ کے بعد آپ نے مختلف سر بر اہابِ مملکت کے نام تبلیغی دعوت نامے بھیجنے کا ارادہ فرمایا تو صحابہ رضی اللہ عنہم نے عرض کیا کہ حضرت یہ لوگ بغیر مهر کے خطوط قبول نہیں کرتے تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے چاندی کی ایسی انگوٹھی بنانے کا حکم دیا جو مهر لگانے کے کام بھی آسکے۔ چنانچہ یہ کام یعلیٰ بن امیہ کے ذمہ لگایا گیا تو انہوں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی انگوٹھی بھی بنائی، اس میں گلینہ بھی لگایا اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم سے اس میں ”محمد رسول اللہ“ کے الفاظ بھی کندہ کیے۔

2: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی انگوٹھی کا گلینہ ایک روایت کے مطابق جبشی اور دوسری کے مطابق چاندی کا تھا۔ اس میں کوئی اختلاف والی بات نہیں کیونکہ ممکن ہے کہ ہوتا چاندی کا گر اس کو بنانے والا جبشی ہو یا اس کو جبشی طریقہ پر بنایا گیا ہو۔ زیادہ بہتر صورت یہ معلوم ہوتی ہے کہ مختلف اوقات میں مختلف انگوٹھیاں پہنانا ثابت ہے۔ اس لیے ہر کسی نے اپنے مشاہدے کے مطابق نقل کر دیا۔

3: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی انگوٹھی مبارک وصال کے بعد خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے پاس رہی۔ ان کے وصال کے بعد خلیفہ ثالث حضرت حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس رہی۔ ان کے وصال کے بعد خلیفہ ثالث حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے پاس چھ سال تک رہی۔ پھر ایک دن براریں (یہ ایک کنویں کا نام ہے) پر حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ اور حضرت معیقب رضی اللہ عنہ تشریف فرماتھے۔ آپ دونوں میں سے کوئی ایک انگوٹھی مبارک دوسرے کو پکڑا رہا تھا کہ انگوٹھی کنویں میں گرگئی۔ پھر باوجود بہت زیادہ تلاش کے نہ مل سکی۔ کہتے ہیں کہ اس انگوٹھی مبارک کے گم ہونے کے ساتھ خیر و برکات میں بہت فرق آگیا اور اس امت میں نہ ختم ہونے والے فتنوں کا آغاز ہو گیا حتیٰ کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ خود بھی شہید ہو گئے۔

4: مردوں کے لیے سونے کی انگوٹھی تو مطلقاً حرام ہے، البتہ چاندی کی انگوٹھی اس شرط کے ساتھ جائز ہے کہ وہ چار ماشہ سے زائد نہ ہو، البتہ گلینہ کی اجازت ہے کہ وہ کسی بھی دھات یا پتھر کا ہو اگرچہ کتنا ہی قیمتی کیوں نہ ہو۔ اس میں بھی قاضی، مفتی وغیرہ کے لیے جن کو مہر وغیرہ کی ضرورت پڑتی ہے ان کے لیے سنت ہے، البتہ زینت کی نیت سے پہننا مناسب نہیں اور غیر اولی ہے۔ عورت کے لیے سونے اور چاندی کی انگوٹھی تو جائز ہے، اس کے علاوہ پیتل، لوہا وغیرہ کسی دوسری دھات کی جائز نہیں جبکہ

انگوٹھی کے علاوہ کے زیور کسی بھی دھات کے عورت کے لیے جائز ہیں۔

5: انگوٹھی دونوں ہاتھوں میں پہننا جائز ہے، کسی ایک ہاتھ کی تخصیص نہیں کیونکہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم دوسری ہاتھ کی چھپلی اور کبھی باسیں ہاتھ کی چھپلی (چھپوٹی انگلی) میں پہننے تھے۔

6: ہر ایسی انگوٹھی جس پر اللہ جل جلالہ یا کوئی اور مبارک نام یا لفظ درج ہو تو ادب کا تقاضا ہے کہ بہت الحلاء جاتے وقت اس کو اتار دینا چاہیے جیسا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا عمل مبارک تھا۔

7: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی انگوٹھی مبارک کے نقش مبارک کے بارے میں علماء نے لکھا ہے کہ اس کی صورت یہ تھی:

الله

رسول

محمد

یعنی اللہ پاک کا نام اوپر تھا اور مہر گول تھی اور نیچے سے پڑھی جاتی تھی۔ مگر محققین کی رائے یہ ہے کہ کسی حدیث سے یہ ثابت نہیں ہوتا بلکہ ظاہر الفاظ سے

محمد

رسول

الله

معلوم ہوتا ہے یعنی اللہ پاک کا نام نیچے تھا اور اوپر سے نیچے پڑھی جاتی تھی۔

7: اب آخر میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے تین مبارک والے نامے ذکر کیے جاتے ہیں جو کہ آپ نے مختلف اوقات میں مختلف سربراہانِ مملکت کے نام بھیجے تھے:

(۱) کسری شاہ فارس کے نام حضرت عبد اللہ بن حذافہ سہمی رضی اللہ عنہ کے ہاتھ والانامہ بھیجا۔ کسری بدجنت نے والانامہ کو ٹکڑے کر دیا تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے بدعا فرمائی کہ حق تعالیٰ شانہ اس کے مک کے ٹکڑے کر دے! چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ اس کے بیٹے شیر و یہ نے اسے بری طرح قتل کیا۔ اس کسری کا نام پرویز تھا اور یہ نو شیر و ان کا پوتا تھا۔ ”کسری“ فارس کے ہر بادشاہ کا لقب ہوتا تھا۔ والا نامہ یہ ہے:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ مَنْ هُمَّدَ رَسُولُ اللَّهِ إِلَى كَسْرَى عَظِيمِ  
فَارِسَ سَلَامٌ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى وَآمَنَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَشَهِدَ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ  
وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَأَدْعُوكَ بِدُعَاءِ اللَّهِ فَإِنِّي أَكَانَ  
رَسُولُ اللَّهِ إِلَى النَّاسِ كَافِةً لِأَنِّي زَرَ مَنْ كَانَ حَيَا وَجَعَقَ الْقَوْلَ عَلَى الْكَافِرِينَ فَإِنَّ  
تُسْلِمُ تَسْلِمٌ وَإِنْ أَبْيَثَتْ فَإِنَّ عَلَيْكَ إِثْمُ الْمُجْوِسِ .

ترجمہ: بسم اللہ الرحمن الرحیم۔ اللہ کے رسول محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی طرف سے کسری کے نام جو فارس کا سردار ہے۔ سلامتی اس شخص کے لیے ہے جو ہدایت اختیار کرے اور اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لائے اور اس بات کا اقرار کرے کہ اللہ وحده لا شریک کے سوا کوئی معبد نہیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور رسول ہیں۔ میں تجھ کو اللہ کے کلمہ کی طرف دعوت دیتا ہوں۔ اس لیے کہ میں اللہ کا وہ رسول ہوں جو تم جہان کی طرف اس لیے بھیجا گیا ہوں کہ ان لوگوں کو ڈراوں جن کے دل زندہ ہیں (یعنی ان میں کچھ عقل ہے) تاکہ اللہ کی جنت کافروں پر پوری ہو جائے (اور قیامت کے دن ان کو یہ عذر نہ ہو کہ ہم کو علم نہ تھا) تو اسلام قبول کر لے تاکہ تو خود بھی سلامت رہے ورنہ تیرے تبعین گو سیوں (آگ پر ستوں) کا و بال بھی تجھ پر ہو گا (کیونکہ وہ تیرے اقتدار میں مگر اس ہو رہے ہیں)

(۲): قیصر بادشاہ روم کے نام حضرت دجھے کلبی رضی اللہ عنہ کے ہاتھ بھیجا۔ قیصر کا نام ہر قل تھا۔ یہ شخص اسلام تو نہیں لایا مگر اس نے نامہ مبارک کی بڑی عزت و توقیر کی۔ جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کا علم ہوا تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ سری نے تو ملک کے ٹکڑے ٹکڑے کر لیے مگر قیصر نے اپنے ملک کی حفاظت کر لی۔

والانامہ یہ ہے:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ مِنْ هُجَيْرَةِ عَبْدِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى هَرَقْلَةِ  
عَظِيمِ الرُّومِ سَلَامٌ عَلَى مَنْ أَتَيَّ الْهُدَى أَمَا بَعْدُ فَإِنِّي أَذْعُوكَ بِدِعَائِيَةِ  
الْإِسْلَامِ أَشْلِمْ تَسْلِمْ يُؤْتِكَ اللَّهُ أَجْرَكَ مَرَّتَيْنِ فَإِنْ تَوَلَّنِيَتْ فَإِنَّ عَلَيْكَ إِثْمَ  
الْأَرِيسِيَّيْنِ {وَيَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَنْ لَا  
نَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نُشَرِّكُ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مَنْ دُونَ اللَّهِ فَإِنْ  
تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَدُو إِلَيْا ثُمَّ مُسْلِمُوْنَ}

ترجمہ: بسم اللہ الرحمن الرحیم۔ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی طرف سے جو اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں، ہر قل کی طرف جو کہ روم کا سردار ہے۔ سلامتی اس شخص کے لیے جو بدایت اختیار کرے۔ حمد و صلوٰۃ کے بعد میں تجوہ کو اسلام کے کلمہ (توحید) کی طرف دعوت دیتا ہوں۔ تو اسلام لے آتا کہ تو سلامتی سے رہے اور حق تعالیٰ شانہ تجوہ کو دہرا جر عطا فرمائیں اور اگر تو اعراض کرے گا تو تیرے ماتحت زراعت پیشہ لوگوں کا وباں بھی تیری گردان پر ہو گا۔

”اے اہل کتاب! آؤ ایسے کلمہ کی طرف جو ہمارے اور تمہارے درمیان مشترک ہے اور وہ یہ ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی کی عبادت نہ کریں، اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ ٹھہرائیں اور ہم میں سے کوئی کسی کورب کا درجہ نہ دے۔ اگر اس کے بعد اہل کتاب روگردانی کریں تو مسلمانو! تم ان سے کہہ دو کہ تم اس بات کے گواہ

رہو کہ ہم تو مسلمان ہیں۔“

(۳) بادشاہ جب شہ کے نام حضرت عمر بن امیہ ضمیری کے ہاتھ بھیجا۔ شاہ جب شہ کا نام ”اصحہ“ تھا۔ یہ مسلمان ہو گیا تھا اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں فوت ہوا تھا۔ اس کا جنازہ بھی آپ نے ہی پڑھایا تھا۔ اس کے نام جو والا نامہ بھیجا تھا وہ یہ ہے:

بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله إلى النجاشي ملك الحبشة: سلام عليك إني أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو الملك القدس السلام المؤمن المهيمن وأشهد أن عيسى بن مرريم روح الله وكلمته ألقاها إلى مرريم البتوول الطيبة الحصينة، فحملت بعيسى فخلقه الله من روحه كما خلق آدم بيده، وإنى أدعوك وجنودك إلى الله عز وجل، وقد بلغت ونصحت فأقبلوا نصحي، والسلام على من اتبع الهدى.

ترجمہ: بسم الله الرحمن الرحيم۔ اللہ کے رسول محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی طرف سے جب شہ کے بادشاہ نجاشی کے نام۔ تم پر سلامتی ہو، میں اللہ کی تعریف تمہارے پاس پہنچتا ہوں جس کے سوا کوئی معبد نہیں، وہ (ایسا) بادشاہ (ہے جو) عیوب سے پاک ہے، ہر قسم کے نقص سے محفوظ ہے، امن دینے والا ہے، نگہبان ہے اور میں اس بات کا اقرار کرتا ہوں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اللہ تعالیٰ کی روح اور اس کے کلمہ تھے جسے اللہ تعالیٰ نے پاک صاف کنواری حضرت مریم کے پاس بھیجا، پس وہ حاملہ ہو گئیں، حضرت عیسیٰ کو اللہ تعالیٰ نے اپنی خاص روح سے پیدا کیا اور اس میں جان ڈال دی۔ میں تمہیں اسی وحدہ لاثریک کی بندگی کی طرف دعوت دیتا ہوں اور اس کی اطاعت پر تعاون کی طرف بلا تھا ہوں اور اس بات کی طرف بلا تھا ہوں کہ تم میرا اتباع کرو اور جو شریعت میں لا یا ہوں اس پر ایمان لاو، بلا شبهہ میں اللہ کا رسول ہوں اور میں

اللہ کی طرف تم کو اور تمہارے لشکر کو بلا تھوں، میں نے حق بات تم تک پہنچادی ہے اور تمہیں نصیحت بھی کر دی ہے، تم میری نصیحت قبول کرو اور سلامتی اسی شخص پر ہے جو ہدایت کا اتباع کرے۔

8: بعض مشہور مسلمان شخصیات کی انگوٹھیوں پر بعض الفاظ کندہ ہونا بھی تاریخی کتب میں مذکور ہے مگر روایات اس قدر پختہ اور صحیح نہیں کہ ان پر احادیث صحیحہ کی طرح یقین کیا جاسکے مگر انکار بھی نہیں کیا جاسکتا۔ حضرت آدم علی نبینا و علیہ الصلوٰۃ والسلام کی انگوٹھی پر ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ“ حضرت موسی علی نبینا و علیہ الصلوٰۃ والسلام کی انگوٹھی پر ”لِكُلِّ أَجْلٍ كِتَابٌ“ حضرت سلیمان علی نبینا و علیہ الصلوٰۃ والسلام کی انگوٹھی پر ”أَكَانَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَكَانَ مُحَمَّدٌ عَبْدِيٌّ وَرَسُولٌ“ امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی انگوٹھی پر ”كَفَى بِالْمَوْتِ وَاعْطَا“ امیر المؤمنین حضرت علی رضی اللہ عنہ کی انگوٹھی پر ”لِلَّهِ الْمُلْكُ“ حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کی انگوٹھی پر ”أَكْحَمَ اللَّهُ“ حضرت مسروق بن علی علیہ الرحمۃ کی انگوٹھی پر ”بِسْمِ اللَّهِ“ حضرت امام خنجری علیہ الرحمۃ کی انگوٹھی پر ”الثِّقَةُ بِاللَّهِ“ اور حضرت امام باقر علیہ الرحمۃ کی انگوٹھی پر ”الْعَزَّةُ بِاللَّهِ“ کے الفاظ کندہ تھے۔

(امتناع الامان بالنبی من الاحوال: فصل فی خاتم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جزء 7 ص 41)

## بَابُ مَا جَاءَ فِي أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَتَخَلَّمُ فِي يَمِينِهِ

باب: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دوسری ہاتھ میں انگوٹھی پہننے کے بیان میں  
 حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ مُوسَى قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُمِيرٍ قَالَ حَدَّثَنَا  
 إِبْرَاهِيمُ بْنُ الْفَضْلِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَقِيلٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَرٍ  
 أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَتَخَلَّمُ فِي يَمِينِهِ.  
 ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن جعفر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ  
 وسلم دوسری ہاتھ میں انگوٹھی پہننا کرتے تھے۔

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عُمَرَ قَالَ : حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، عَنْ أَبِي بَحْرٍ بْنِ مُوسَى،  
 عَنْ تَافِعٍ، عَنْ أَبِي عُمَرَ : أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اتَّخَذَ حَاتَمًا مِنْ فَضَّةٍ،  
 وَجَعَلَ فَضَّهُ حَتَّا يَلِنْ كَفَةً، وَنَقَشَ فِيهِ مُحَمَّدًا رَسُولَ اللَّهِ، وَنَهَى أَنْ يَنْقُشَ أَحَدًا  
 عَلَيْهِ وَهُوَ الَّذِي سَقَطَ مِنْ مُعَيْقِيْبٍ فِي بَرِّ أَرْبَیْسِ.

ترجمہ: حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے  
 چاندی کی ایک انگوٹھی بنوائی تھی۔ اس کا نامیہ ہتھیلی (یعنی نیچے) کی طرف کر دیا کرتے  
 تھے اور اس انگوٹھی مبارک میں آپ نے ”محمد رسول اللہ“ نامہ کروایا تھا اور آپ نے  
 منع فرمایا تھا کہ کوئی اور آدمی یہ الفاظ اپنی انگوٹھی میں کندہ کروائے اور یہ وہی انگوٹھی  
 مبارک تھی جو حضرت معیقیب رضی اللہ عنہ سے اس کنویں میں گرگئی تھی جس کا نام  
 ”برار لیں“ تھا۔

حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ قَالَ : حَدَّثَنَا حَاتِمٌ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ

بَعْفَرِ بْنُ هُمَيْدٍ، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: كَانَ الْحُسْنُ وَالْحُسْنَى يَتَحْتَمَا فِي يَسَارِهِمَا.

ترجمہ: حضرت امام باقر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ حضرت حسن اور حضرت حسین رضی اللہ عنہما انگوٹھی اپنے دائیں ہاتھ میں پہنٹتے تھے۔

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الْمُبَارِقِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ أَبِي حَازِمٍ، عَنْ مُوسَى بْنِ عُقْبَةَ، عَنْ نَافِعٍ، عَنْ أَبْنِ عُمَرَ قَالَ: إِنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَاتَمًا مِنْ ذَهَبٍ، فَكَانَ يَلْبِسُهُ فِي يَمِينِهِ، فَإِذَا خَلَقَ النَّاسُ خَوَاتِيمَ مِنْ ذَهَبٍ فَظَرَحَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَالَ: لَا أَلْبِسُهُ أَبَدًا فَظَرَحَ النَّاسُ خَوَاتِيْمَهُمْ.

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے سونے کی انگوٹھی بناوی جسے آپ دائیں ہاتھ میں پہنٹتے تھے۔ آپ کے اتباع میں صحابہ رضی اللہ عنہم نے بھی سونے کی انگوٹھیاں بناویں۔ پس آپ نے وہ انگوٹھی پھینک دی اور فرمایا: اب میں یہ کبھی نہ پہنؤں گا، تو تمام صحابہ رضی اللہ عنہم نے اپنی انگوٹھیاں پھینک دیں۔

#### زبدۃ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے سونے کی انگوٹھی پہنی مگر یہ اس وقت تھا جب سونے کی حرمت نازل نہیں ہوئی تھی۔ سونے کی حرمت کے نازل ہونے کے بعد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے پھینک دی تھی۔ لہذا اب اس کا استعمال مردوں کے لیے جائز نہیں۔

2: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے دونوں ہاتھوں میں انگوٹھی پہننا ثابت ہے مگر حضرت امام ترمذی علیہ الرحمۃ کا رجحان دائیں ہاتھ میں پہننے کی طرف ہے۔ اس لیے تمام ایسی روایات ذکر کی ہیں جن میں انگوٹھی کے دائیں ہاتھ میں پہننے کا ذکر ہے

(سوائے حضرت حسن و حسین رضی اللہ عنہما ولی موقوف روایت کے کیونکہ اس میں باعیں ہاتھ میں پہنے کا ذکر ہے) مگر صحیحین یعنی صحیح البخاری اور صحیح مسلم کی درجہ اول کی روایات میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے باعیں ہاتھ میں انگوٹھی پہنے کا ذکر موجود ہے۔

حافظ ابن حجر علیہ الرحمۃ جو کہ فتنہ حدیث کے امام ہیں، فرماتے ہیں: مجھے احادیث کے دیکھنے سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ اگر زینت کے ارادہ سے پہنے تو دیاں ہاتھ اور اگر مہر کی نیت سے پہنے تو بیاں ہاتھ زیادہ موزوں ہے۔

(فتح الباری: ج 1 ص 402 باب من جعل فض الخاتم فی بطنه آنہ)

3: امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے اس بات پر اجماع نقل کیا ہے کہ انگوٹھی چھوٹی انگلی میں پہننا ہی سنت ہے۔

4: انگوٹھی کا نگینہ اوپر کی جانب کرنا بھی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی روایت سے ثابت ہے مگر اکثر روایات میں انگوٹھی کا نگینہ ہتھیلی کی طرف رکھنا ہی ثابت ہے۔ علامہ مناوی رحمۃ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ نگینہ کا ہتھیلی کی طرف رکھنا ہی افضل ہے کیونکہ اس میں نگینہ کی حفاظت بھی ہے اور عجب و تکبر سے بھی حفاظت ہے۔

(جمع الوسائل مع الہامش: ج 1 ص 188)

علامہ شاہی رحمۃ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ مردوں کی انگوٹھی میں نگینہ ہتھیلی کی طرف اور عورتوں کی انگوٹھی میں نگینہ اوپر کی جانب ہونا چاہیے کیونکہ عورتوں کا مقدار ہی زینت ہوتا ہے۔

(رد المحتار: ج 9 ص 596)

## بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ سَيِّفِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی توار مبارک کے بیان میں  
 حَدَّثَنَا هُمَدُ بْنُ يَشَارٍ قَالَ : حَدَّثَنَا وَهُبْ بْنُ جَرِيرٍ قَالَ : حَدَّثَنَا أَيْدِيٌّ  
 عَنْ قَتَادَةَ ، عَنْ أَنَسٍ قَالَ : كَانَتْ قَبِيْعَةُ سَيِّفِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
 وَسَلَّمَ مِنْ فِضَّةٍ .

ترجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی توار  
 مبارک کے قبضہ کی ٹوپی (یعنی مٹھی) چاندی کی تھی۔

حَدَّثَنَا هُمَدُ بْنُ شُجَاعَ الْبَغْدَادِيَّ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو عَبْيَدَةَ الْخَلَادُ ،  
 عَنْ عُثْمَانَ بْنِ سَعْدٍ ، عَنْ أَبْنِ سِيرِينَ قَالَ : صَنَعْتُ سَيِّفِي عَلَى سَيِّفِ سَمْرَةَ بْنِ  
 جُنْدِبٍ ، وَزَعَمَ سَمْرَةُ أَنَّهُ صَنَعَ سَيِّفَهُ عَلَى سَيِّفِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
 وَسَلَّمَ وَكَانَ حَنَفِيًّا .

ترجمہ: حضرت امام ابن سیرین رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں نے اپنی توار حضرت  
 سمرہ بن جندب (صحابی رسول صلی اللہ علیہ وسلم) کی توار کی طرز پر بنائی اور حضرت  
 سمرہ بن جندب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے اپنی توار حضرت پاک صلی اللہ  
 علیہ وسلم کی توار مبارک کی طرز پر بنائی تھی اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی  
 توار قبیلہ بنو حنفیہ کی طرز پر تھی۔

### زبدۃ:

1: اسلام کے ابتدائی دور میں سب سے اہم ہتھیار توار، نیزہ اور تیر تھے اور  
 میدان جنگ میں سب سے کار آمد سواری گھوڑا تھی۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم

کی کئی ایک تواروں کا محمد میں نے ذکر فرمایا ہے جو و قَاتِلُوْ قَاتِلُ جہاد میں کام آتی رہیں جیسے  
ماثر، قضیب، قلمی، حق، رسو ب، صاصامہ، لحیف اور ذوالعقار۔

2: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک توار مبارک بنو حنیفہ قبیلہ کی  
تواروں کی طرز پر تھی یا اس کو بنانے والا قبیلہ بنو حنیفہ کا آدمی تھا۔ بہر حال جو بھی  
ہو بنو حنیفہ عرب کا ایک قبیلہ ہے جو تواروں کے عمدہ بنانے میں بہت مشہور ہے۔ یہ  
حضرات بھی یکے بعد دیگرے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع میں ایسی  
تواریں بناتے رہے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ دُرْعِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی زرہ مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا أَبُو سَعِيدٍ الْخُدْرَى عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَعِيدِ الدَّجْلَةِ قَالَ: حَدَّثَنَا يُونُسُ بْنُ بُكَيْرٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ، عَنْ يَحْيَى بْنِ عَبَادٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الزُّبَيرِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَيْدٍ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الزُّبَيرِ، عَنِ الرَّبِيعِ بْنِ الْعَوَامِ قَالَ: كَانَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمٌ أَخْدِرَ دِرْعَانِ، فَنَهَضَ إِلَى الصَّخْرَةِ فَلَمْ يَسْتَطِعْ، فَأَقْعَدَ طَلْحَةَ تَحْتَهُ، وَصَعَدَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى اسْتَوَى عَلَى الصَّخْرَةِ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: أَوْجَبَ طَلْحَةُ.

ترجمہ: حضرت زیر بن عوام رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جنگ احمد کے دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بدن مبارک پر دوزر ہیں تھی۔ آپ ایک چٹان پر چڑھنا چاہتے تھے مگر اس کی طاقت نہیں پار ہے تھے۔ پس آپ نے حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ کو اپنے نیچے بٹھایا اور ان کے ذریعہ اوپر چڑھے۔ حضرت زیر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ طلحہ نے واجب کر لیا ہے (یعنی جنت کو یامیری شفاعت کو)

### زبدۃ:

1: جنگ احمد کے موقع پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اوپر نجی چٹان پر چڑھنا چاہتے تھے تاکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم آپ کو دیکھ کر مسلمین رہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم زندہ ہیں یا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کفار کو دیکھنے کے لیے اوپر چڑھنا چاہتے تھے مگر اوپر چڑھنے کی بہت نہ تھی۔ آپ زخمی تھے، سر مبارک میں زخم

تھا، دنداں مبارک بھی شہید ہو گئے تھے، خود کی کڑیاں بھی سر میں یار خسار میں چھپ گئی تھیں تو کمزوری بہت ہو گئی تھی۔ مزید آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے اوپر دوزِر ہیں بھی پہن رکھی تھیں تو حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ نیچ بیٹھ گئے اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس طرح چٹاں پر چڑھے۔ پھر حضرت طلحہ کو دعا دی۔

حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ ان دس صحابہ میں سے ہیں جن کے نام لے کر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے جنت کی بشارت دی ہے۔ آپ رضی اللہ عنہ قریش میں ساتوں نمبر پر ایمان لے آئے تھے۔ غزوہ أحد میں ان کی بہت بڑی قربانی تھی۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر کفار تیروں کی بارش کر رہے تھے جس کو حضرت طلحہ رضی اللہ عنہ اپنے ہاتھ پر روک رہے تھے۔ ان کے ہاتھ پر پچاسی زخم لگے تھی کہ ہاتھ شل ہو گیا مگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا دفاع نہیں چھوڑا۔

2: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے زرہ استعمال فرمائی ہے جو کہ توکل کے ہرگز منافی نہیں ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ توکل کا معنی یہ ہوتا ہے کہ اسابِ ظاہرہ مکمل اختیار کرنے کے بعد نتیجہ مسبب الاصاب یعنی اللہ تعالیٰ کے سپرد کر دینا۔ واضح رہے کہ اساب کے چھوڑ دینے کا نام توکل نہیں بلکہ قطعی ہے۔ دوسری وجہ یہ تھی کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو تعلیم دینے کے لیے ایسے اعمال فرمائے تھے۔ تیری وجہ کہ میدان جنگ میں حفاظتی اور احتیاطی تدابیر اختیار کرنے کا حکم قرآن

کریم میں اللہ رب العزت نے دیا ہے:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْنُوا حَذَرْ كُفْرًا.

(سورۃ النساء: 71)

اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ حق تعالیٰ کے احکام کی کون

تمیل کر سکتا ہے!

3: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی سات زرہیں تھیں:

(۱) ذات الوضاح، (۲) ذات الحواشی، (۳) ذات الفضول، (۴) فضہ، (۵) سندھیہ یا سعدیہ، (۶) بتراء، (۷) خرقن

احادیث میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی چھ کمانوں، سات گھوڑوں، تین ڈھالوں، پانچ نیزوں اور ایک تھیلے کا ذکر بھی آتا ہے جن کو موقع کی مناسبت سے برکت کی خاطر ذکر کر دیا جاتا ہے:

کمانیں: (۱) الزوراء، (۲) الروحاء، (۳) الصفراء، (۴) شوحط، (۵) الکتوم، (۶) السداد

گھوڑے: (۱) السیف، (۲) المدّنجر، (۳) الظرب یا الطرب، (۴) المخیف، (۵) المزار،  
(۶) الورد، (۷) سجنة

نیزوں: (۱) المشوی، (۲) المشنی یا المشنی، (۳) البغا یا بیناء، (۴) عذۃ، (۵) حرابة

ڈھالیں: (۱) الذوق، (۲) القنق یا الغنق (۳) تیری ڈھال پر تھاب یا مینڈک کی تصویر بنی ہوئی تھی۔ جب آپ نے اس پر ہاتھ پھیر لی تو وہ مجرمانہ طور پر مٹ گئی۔ جس تھیلے میں تیر ذخیرہ فرماتے تھے اس کا نام ”کافور“ ہے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ مُغْفِرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خود مبارک کے بیان میں  
 حَدَّثَنَا عِيسَى بْنُ أَخْمَدَ قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْدُ اللَّهِ بْنُ وَهْبٍ قَالَ : حَدَّثَنِي  
 مَالِكُ بْنُ أَنَّى ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ ، عَنْ أَنَّى بْنِ مَالِكٍ ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
 عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دَخَلَ مَكَّةَ عَامَ الْفُتحِ ، وَعَلَى رَأْسِهِ الْبِعْقَرِ قَالَ : فَلَمَّا تَرَكَهُ جَاءُ  
 رَجُلٌ ، فَقَالَ لَهُ : إِنَّنِي خَطَلَ مُتَعِّلِّقًا بِأَسْتَارِ الْكَعْبَةِ فَقَالَ : افْتُلُوهُ .  
 قَالَ ابْنُ شِهَابٍ : وَبَلَغَنِي أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَهُ  
 يَكُنْ يَوْمَئِنْ فُخْرِي مَمَّا .

ترجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم فتح مکہ  
 کے وقت شہر میں داخل ہوئے تو آپ کے سر مبارک پر خود تھا۔ پھر جب آپ صلی اللہ  
 علیہ وسلم نے اس کو اتار دیا تو ایک شخص نے آکر عرض کیا: ابن خطل کعبہ کے پر دوں  
 کے ساتھ چمٹا ہوا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اس کو قتل کر دو۔

ابن شہاب فرماتے ہیں کہ مجھے یہ بات پہنچی ہے کہ اس روز حضرت پاک  
 صلی اللہ علیہ وسلم احرام کی حالت میں نہ تھے۔

### زبدۃ:

1: میدانِ جنگ میں سرکوز نمکوں سے بچانے کے لیے سرپرلو ہے کی ٹوپی پہنی  
 جاتی ہے اس کو ”خود“ کہتے ہیں۔ جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم مکہ مکرہ میں فتح  
 مکہ کے موقع پر داخل ہوئے تو سر مبارک پر کالے رنگ کا عمائدہ باندھا ہوا تھا اور اس  
 کے اوپر ذرہ پہنچی ہوئی تھی۔ پھر شہر میں پہنچ کر آپ نے خود اتار دیا اور عمائدہ باندھے

رکھا۔ اس لیے جن روایات میں فتح مکہ کے وقت سرمبارک پر گلڑی باندھنے کا ذکر ہے وہ بھی درست ہیں۔

2: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح مکہ کے روز اعلان فرمایا تھا کہ جو شخص بیت اللہ میں، ابوسفیان کے گھر میں یا اپنے گھر میں بند رہے یا تھیار ڈال دے تو اسے امان ہے۔ البتہ گیراہ مردا اور چچھ عورتیں ایسی تھیں جن کے بارے میں حکم تھا کہ جہاں ملیں قتل کر دیے جائیں کیونکہ ان کے جرائم ہی ناقابل معافی تھے۔ ان میں بھی سات مردا اور دو عورتیں مسلمان ہو کر امان میں آگئے۔

جن آٹھ کو امان نہیں ملی ان میں عبد العزیز بن خطل بھی تھا جو کہ مسلمان ہو کر مدینہ منورہ آگیا تھا۔ اس کا نام عبد اللہ رکھا گیا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو کسی قبیلہ کی طرف زکوٰۃ لینے کے لیے بھیجا تھا۔ اس کے ساتھ اس کا غلام بھی تھا تو اس بد بخت شخص نے اپنے غلام کو صرف اس وجہ سے قتل کر دیا کہ اس نے کھانا پکانے میں کچھ دیر کر دی۔ یہ شخص قصاص کے خوف سے مر تھا ہو کر مکہ چلا گیا اور وہاں پہنچ کر خود بھی اور اپنی دولو نڈیوں سے بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی مذمت کرواتا تھا۔ اس لیے جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم فارج بن کر مکہ میں داخل ہوئے تو یہ غلاف کعبہ کے ساتھ چٹ گیا۔ بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ اس نے سابقہ جرائم کو یاد کرتے ہوئے آہ وزاری کر دی ہو گی اور ساتھ ہی اس کے ذہن میں ہو گا کہ یہ لوگ کعبہ کی تعظیم تو کرتے ہیں، مجھے اس کے غلاف کے ساتھ لپٹا دیکھ کر چھوڑ دیں گے۔ غالباً اسی بناء پر کسی نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو مطلع بھی کیا کہ وہ تو غلاف کعبہ کے ساتھ چھٹا ہوا ہے مگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ اس کو وہیں قتل کر دو۔ چنانچہ حضرت ابو بزرہ اسلامی رضی اللہ عنہ نے اس کو مقام ابراہیم اور حجر اسود کے درمیان قتل کر دیا۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي عَمَامَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی دستار مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدِيٍّ، عَنْ حَمَادَ  
بْنِ سَلَمَةَ، حَوْدَدَنَا حَمْوُدُ بْنُ غَيْلَانَ قَالَ: حَدَّثَنَا وَكَيْعُ، عَنْ حَمَادِ بْنِ سَلَمَةَ  
عَنْ أَبِي الرُّبَيْرِ، عَنْ جَابِرٍ قَالَ: دَخَلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَكَّةَ يَوْمَ  
الْفَتْحِ وَعَلَيْهِ عَمَامَةُ سَوْدَاءُ.

ترجمہ: حضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ فتح مکہ کے دن جب حضرت پاک صلی  
اللہ علیہ وسلم مکہ میں داخل ہوئے تو آپ کے سر مبارک پر سیاہ پگڑی تھی۔

### زبدۃ:

1: سر پر پگڑی باندھنا سنت مطہرہ ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے  
دستار مبارک خود بھی پہنی ہے، اس کی تعریف بھی فرمائی ہے اور اس کے باندھنے کی  
ترغیب بھی دی ہے۔ فتح الباری میں روایت ہے کہ پگڑی باندھا کرو اس سے حلم پیدا  
ہوتا ہے۔ یعنی کی روایت ہے کہ پگڑی باندھا کرو، پگڑی اسلام کا نشان ہے اور مسلمان  
اور کافر کے درمیان فرق کرنے والی ہے۔

2: پگڑی زعفران کے رنگ والی تو نہیں پہننی چاہیے، باقی کسی بھی رنگ کی جائز  
ہے، البتہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے سیاہ رنگ کی بھی پہنی ہے اور سفید رنگ  
کی تو تعریف فرمائی ہے۔

3: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے پگڑی لمبی بھی استعمال فرمائی ہے اور  
چھوٹی بھی۔ لمبی پگڑی بارہ ہاتھ کی ہوتی تھی اور چھوٹی پگڑی مبارک چھ یا سات ہاتھ کی

ہوتی تھی۔

4: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت شریفہ شملہ کے بارے میں مختلف رہی ہے۔ شملہ چھوڑنے کا معمول اکثر تھا حتیٰ کہ بعض علماء نے تو بیہاں تک لکھ دیا ہے کہ بغیر شملہ کے عمامہ باندھنا ثابت ہی نہیں لیکن تحقیق کرنے سے یہ بات ثابت ہوتی ہے شملہ کے بغیر بھی باندھ لیتے تھے۔ پھر شملہ چھوڑنے میں بھی معمول مختلف رہا ہے، کبھی آگے دائیں جانب، کبھی پیچھے دونوں موٹڈھوں کے درمیان شملہ چھوڑ دیتے تھے اور کبھی عمامہ کے دونوں سرے شملہ کے طریقے پر چھوڑ دیتے تھے۔ علامہ مناوی علیہ الرحمۃ نے لکھا ہے کہ ثابت اگرچہ سب صورتیں ہیں لیکن ان میں افضل اور زیادہ صحیح پیچھی جانب دونوں موٹڈھوں کے درمیان شملہ چھوڑ دینا ہے۔

(حاشیہ جمع الوسائل للمناوی: ج 1 ص 206)

5: پیچھے کی طرف لٹکنے والے شملہ کی حدیہ ہے کہ وہ نصف کمر تک ہو، اس سے نیچے نہ ہو اور خاص بات یہ ہے کہ عمامہ کو بغرض عجب اور تکبر باندھنا کہ دوسروں کو حقیر جانے یہ ہرگز جائز نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ ہماری حفاظت فرمائے۔ آمين

## بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ إِذْ أَرَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی لئگی مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ مَنْبِيعَ قَالَ : حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ قَالَ : حَدَّثَنَا أَيُّوبُ، عَنْ حُمَيْدِ بْنِ هَلَّاكٍ، عَنْ أَبِي بُزُودَةَ قَالَ : أَخْرَجَتِ إِلَيْنَا عَائِشَةُ، كَسَاءً مُلَبَّدًا وَإِزَارًا عَلَيْهَا، فَقَالَتْ : قُبَضَ رُوحُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي هَذِينَ.

ترجمہ: حضرت ابو زورہ فرماتے ہیں کہ ام المؤمنین (میری امی) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے ایک مرتبہ ہمیں ایک پیوند لگی ہوئی چادر اور ایک موٹی لئگی نکال کر دھامی اور فرمایا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا وصال ان دو پکڑوں میں ہی ہوا۔  
حَدَّثَنَا قُتَّبَيْهُ بْنُ سَعِيدٍ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو الْأَحْوَصِ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ، عَنْ مُسْلِمٍ بْنِ نَذِيرٍ، عَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ قَالَ : أَخْدَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْصَلَةَ سَاقِيَ أَوْ سَاقِيَهُ فَقَالَ : هَذَا مَوْضِعُ الْإِزَارِ، فَإِنْ أَبْيَثْتَ فَأَسْفَلَ، فَإِنْ أَبْيَثْتَ فَلَا حَقَّ لِلْإِزَارِ فِي الْكَعْبَيْنِ.

ترجمہ: حضرت حذیفہ بن یمان رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے میری پنڈلی کے گوشت کا حصہ یا اپنی پنڈلی کے گوشت کا حصہ کپڑا کر فرمایا کہ تہبند باندھنے کی جگہ یہ ہے اور اگر تم یونچ تک لٹکانا چاہو تو کچھ اور یونچ تک کرلو اور اگر مزید یونچ کرنا چاہو تو لئگی کا ٹخنوں میں کوئی حق نہیں ہے (یعنی ٹخنوں کو لئگی نہ چھپائے)

زبدۃ:

اس باب میں صرف حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے تہبند باندھنے کا ذکر

ہے البتہ بعض دوسری روایات میں شلوار کا ذکر بھی آیا ہے کہ آپ نے کسی موقع پر شلوار خریدی، اس کی تعریف بھی کی مگر خود شلوار پہننے کا کسی صحیح روایت سے ثبوت نہیں ہے۔ جس طرح تہبند باندھنا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے اس طرح پاجامہ یا شلوار کا باندھنا ثابت نہیں۔ اگرچہ اس کا پہننا شرعاً صحیح اور جائز ہے۔ جب مسلمان ہجرت کر کے مدینہ منورہ پہنچ تو وہاں کے یہودی صرف شلوار پہنتے تھے، تہبند نہیں باندھتے تھے۔ اس سلسلہ میں جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ تم کبھی شلوار اور کبھی تہبند باندھو تو کہ یہودیوں کی بالکل موافق تھے اور نہ ہی بالکل مخالف تھے۔

2: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا اکثر معمول مبارک نیچے لگنگی باندھنے اور اوپر چادر اوڑھنے کا تھا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی چادر چار ہاتھ لمبی، اڑھائی ہاتھ چوڑی اور ایک قول کے مطابق چھ ہاتھ لمبی اور تین ہاتھ اور ایک بالشت چوڑی تھی۔ آپ کی لگنگی مبارک چار ہاتھ ایک بالشت لمبی اور دو ہاتھ چوڑی تھی۔

3: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا وصال کے وقت تک معمول سادہ اور کم قیمت تھی کہ پپوند لگے کپڑے پہننے کا تھا حالانکہ اس وقت فتوحات بھی شروع ہو چکی تھیں اور دوسرے ملکوں کے سلاطین کی طرف سے ہدایا اور نذر انوں کا سلسلہ بھی شروع ہتا یکن حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول اپنی ذاتی معیشت کے لیے وہی قدیم طرز کا رہا اور جو کچھ آتا اس کو دوسروں پر تقییم فرمادیتے۔ حقیقت یہ ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ساری زندگی نہایت سادگی میں گزری اور اس میں کبھی کوئی تغیر واقع نہیں ہوا۔ سیرت کی کتابوں میں تو یہاں تک موجود ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی کی آخری شب میں آپ کے گھر میں چراغ روشن کرنے کے لیے تیل بھی نہیں تھا۔ حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ

عنهانے پڑو سیوں کے گھر سے عاریٰ حاصل کر کے چراغ جلای تھا۔

4: ٹخنوں سے نیچے لگی یا پاجامہ لٹکانا حرام ہے۔ ہاں اگر کوئی عذر ہو مثلاً کسی شخص کے ٹخنے پر پھنسی یا زخم ہو اور اس پر مکھی وغیرہ بیٹھتی ہو تو ایسے شخص کو اس کی حفاظت کے لیے لگی یا پاجامہ لٹکانا جائز ہے جب تک زخم اچھانہ ہو۔ ہاں جب زخم اچھا ہو جائے تو پھر نہ لٹکائے۔

5: ٹخنوں کا ڈھانکنا حرام ہے مگر دو شرطوں کے ساتھ:  
(۱): ”قازِلَا“ یعنی کپڑا اوپر سے لٹکا ہوا ہو۔ لہذا جراں یا موزوں سے ٹخنہ ڈھکا ہو تو کچھ بھی حرج نہیں۔

(۲): ”قائِمَا“ یعنی انسان کھڑا ہو۔ اس میں رکوع بھی شامل ہے۔ مقصد یہ ہے کہ ٹانگ کا کھڑا ہونا۔ ہاں اگر بیٹھا یا لیٹا ہو تو ٹخنے کو ڈھانکنے میں کوئی حرج نہیں۔

واللہ اعلم بالصواب

## بَابُ مَا جَاءَ فِي مِشْيَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی چال مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعْيَدٍ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبْنُ لَمِيعَةَ، عَنْ أَبِي يُونُسَ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : وَلَا رَأَيْتُ شَيْئًا أَحَسَّنَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كُلَّ الْشَّمْسِ تَجْرِي فِي وَجْهِهِ، وَمَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَسْرَعَ فِي مِشْيَتِهِ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمَّا الْأَرْضُ تُنْطَوِي لَهُ إِنَّا لَكُجُهُدُ أَنفُسَنَا وَإِنَّهُ لَعَيْرٌ مُكْتَرٌ.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ حسین کوئی چیز نہیں دیکھی۔ ایسا محسوس ہوتا تھا کہ سورج آپ کے چہرہ مبارک پر ہی چل رہا ہے اور میں نے آپ سے زیادہ تیز رفتار بھی نہیں دیکھا گویا کہ زمین آپ کے لیے لپٹی جا رہی ہے۔ ہم تو آپ کے ساتھ چلنے میں اپنے آپ کو مشقت میں ڈال دیتے تھے اور آپ اپنی معمولی رفتار میں چل رہے ہوتے تھے۔

### زبدۃ:

اس باب کی اس روایت اور دیگر روایتوں کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی رفتار مبارک عام آدمی کی رفتار سے تیز تھی مگر چال مبارک ایسی تھی کہ ہمار جگہ پر چلتے ہوئے بھی ڈھلوان میں اترتے ہوئے نظر آتے تھے۔ آپ قدم مبارک اٹھاٹھا کر اس طریقے سے آگے جھک کر چلتے جیسے کوئی آدمی نیبی جگہ میں اتر رہا ہو۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي جِلْسَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی نشست مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا عَبْدُ بْنُ حُمَيْدٍ قَالَ : حَدَّثَنَا عَفَّانُ بْنُ مُسْلِمٍ قَالَ : حَلَّثَنَا  
عَبْدُ اللَّهِ بْنُ حَسَّانَ، عَنْ جَدَّتِيهِ، عَنْ قَيْلَةَ بْنِتِ هَجْرَةَ، أَنَّهَا رَأَتْ رَسُولَ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْمَسْجِدِ وَهُوَ قَاعِدٌ الْقُرْفُصَاءَ قَالَتْ : فَلَمَّا رَأَيْتُ  
رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُتَخَشِّعَ فِي الْجِلْسَةِ أَرْعَدْتُ مِنَ الْفَرَقِ.

ترجمہ: حضرت قیلہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم  
کو مسجد میں گٹ مار کر بیٹھے ہوئے دیکھا۔ جب میں نے آپ کو اس عاجزانہ حالت میں  
دیکھا تو میں آپ کے رعب کی وجہ سے کانپنے لگی۔

حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْمَخْزُومِيُّ، وَغَيْرُهُ وَاحِدٌ قَالُوا : حَلَّثَنَا  
سُفِيَّانُ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، عَنْ عَبَادِ بْنِ تَمِيمٍ، عَنْ عَمِّهِ، أَنَّهُ رَأَى التَّيْمَ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُسْتَلْقِيًّا فِي الْمَسْجِدِ وَاضْعَافًا إِحْدَى رِجْلَيْهِ عَلَى الْأُخْرَى.

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن زید رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی  
اللہ علیہ وسلم کو مسجد میں چت لیٹھے ہوئے اس حالت میں دیکھا کہ آپ نے اپنا ایک  
پاؤں دوسرا پے پاؤں پر رکھا ہوا تھا۔

زبدۃ:

1: ”گٹ مار کر بیٹھنا“ یہ کہلاتا ہے کہ انسان دونوں گھٹنوں کو کھڑا کر کے سرین  
کے بل بیٹھے اور دونوں ہاتھوں سے پنڈیوں پر حلقة بنالے۔ یہ ہیئت تواضع اور عاجزی  
کی ہے اور اس میں راحت بھی ہے جیسا کہ ایک حدیث میں آیا ہے کہ گٹ مار کر بیٹھنا

عرب کی دیواریں ہیں۔ (یعنی چنگل میں چونکہ دیواریں نہیں ہوتیں جس سے سہارا ہو سکے، اس لیے یہ قائم مقام دیوار کے ہے)۔

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اصحاب بھی اکثر گوٹ مار کر بیٹھتے تھے مگر کبھی دوسری حالت پر بیٹھنا بھی ثابت ہے جیسا کہ ابو داؤد کی روایت میں ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم صح کی نماز کے بعد طوع آفتاب تک مسجد شریف میں چار زانو تشریف رکھتے تھے۔

بس اوقات بجائے ہاتھوں کے کمر اور پنڈلیوں پر کپڑا لپیٹ لیا جاتا ہے جو کہ مزید راحت کا باعث ہے۔

2: دوسری حدیث مبارک جس میں چت لینے کا ذکر ہے اس کی صورت یہ ہے دونوں پاؤں پھیلا کر ایک قدم کو دوسرے قدم پر رکھ لے ورنہ چت لینے کی دوسری صورت یعنی ایک قدم کو دوسرے پاؤں کا گھٹنا کھٹا کر کے اس پر رکھے۔ اس کی ممانعت آئی ہے۔ اس کی وجہ بھی ہے کہ عرب میں عام طور پر رواج لگی باندھنے کا تھا اور اس دوسری صورت میں ستر کھلنے کا خدشہ بہت زیادہ ہے۔ البتہ اگر شلوار یا پاجامہ پہنانا ہو تو جیسے بھی لیٹے کوئی حرج نہیں ہے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي تُكَّاةٍ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے تکیہ مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا عَبَّاسُ بْنُ حُكَّمَاءِ الْمُوَرِّيُّ الْبَعْدَادِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ مَنْصُورٍ ، عَنْ إِسْرَائِيلَ ، عَنْ سَمَّاِكِ بْنِ حَرْبٍ ، عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمْرَةَ قَالَ : رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُتَكَبِّراً عَلَى وِسَادَةٍ عَنْ يَسَارِهِ .

ترجمہ: حضرت جابر بن سمرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو ایک تکیہ پر نیک لگائے ہوئے دیکھا جو کہ آپ کی بائیں جانب تھا۔

حَدَّثَنَا قَعْنَبَةُ بْنُ سَعِيدٍ قَالَ : حَدَّثَنَا شَرِيكٌ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْأَقْمَرِ ، عَنْ أَبِي جُعْفَرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : أَمَّا أَغَافَلَ آكُلُ مُتَكَبِّراً .

ترجمہ: حضرت ابو جعفر فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں کسی چیز پر نیک لگا کر کھانا نہیں کھاتا۔

### زبدۃ:

1: تکیہ لگا کر بیٹھنا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے اور اگر مجبوری نہ بھی ہو تو بھی اپنی سہولت کے مطابق آدمی دائیں یا بائیں کسی طرف بھی تکیہ لگا سکتا ہے۔ اگر کوئی تکلیف ہو تو اپنے پیچھے بھی تکیہ رکھ کر اس کے ساتھ نیک لگا سکتا ہے، اس میں کوئی حرج نہیں ہر طرح درست ہے۔

2: تکیہ لگا کر بیٹھنا تو درست ہے مگر تکیہ لگا کر کھانا کھانا مسکبیرین کی علامت ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی تکیہ لگا کر نہیں کھایا۔ ہمیشہ ایک زانو یادو زانو ہو کر کھانا تناول فرماتے تھے۔ کبھی عذر ہو تو الگ بات ہے۔

علماء نے لکھا ہے کہ تکنیکیہ لگانے کی چار صورتیں ہیں اور چاروں اس میں داخل

ہیں:

(۱): دائنیں یا بائیں پہلو کو تکنیکیہ یادیوار وغیرہ پر سہارا لگانا

(۲): ہتھیلی سے زمین پر سہارا لگانا

(۳): چوزا نو لیجنی چوکڑی مار کر کسی گدے وغیرہ پر میٹھنا

(۴): کمر کو تکنیکیہ یادیوار کے ساتھ ٹیک لگانا

تکنیکیہ لگا کر کھانے سے بہت زیادہ کھایا جاتا ہے، اس سے پیٹ بھی بڑھ

جاتا ہے اور کھانا جلدی ہضم بھی نہیں ہوتا۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي اِتْكَاءِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سہارا لے کر چلنے کے بیان میں

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُبَارِكِ  
 قَالَ : حَدَّثَنَا عَطَاءُ بْنُ مُسْلِمٍ الْخَفَافُ الْخَلِيلِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا جَعْفُرُ بْنُ يُرْقَانَ،  
 عَنْ عَطَاءٍ بْنِ أَبِي رَبَاحٍ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ عَبَّاسٍ قَالَ : دَخَلْتُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ  
 صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي مَرْضِيهِ الَّذِي تُوْفِيَ فِيهِ وَعَلَى رَأْسِهِ عِصَابَةً صَفْرَاءً  
 فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَقَالَ : يَا فَضْلُ فُلْثُ : لَبَيِّكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ : اشْدُدْ ۝  
 الْعِصَابَةَ رَأْسِي قَالَ : فَفَعَلْتُ ، ثُمَّ قَعَدْ فَوَضَعَ كَفَّهُ عَلَى مَنْكِبِي ، ثُمَّ قَامَ  
 فَدَخَلَ فِي الْمَسْجِدِ وَفِي الْحَدِيدِ قِصَّةً .

ترجمہ: حضرت فضل بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں اس بیماری کے دوران حاضر ہوا جس میں آپ کی وفات ہو گئی تھی۔ اس وقت آپ کے سر مبارک پر زر درنگ کا ایک پٹکا تھا۔ میں نے آپ کو سلام کیا تو آپ نے فرمایا: اے فضل! میں نے عرض کیا: اللہ کے رسول! میں حاضر ہوں۔ آپ نے فرمایا کہ یہ پٹکا میرے سر پر گس کے باندھ دو۔ میں نے ایسا ہی کیا۔ پھر آپ اٹھ کر بیٹھ گئے اور اپنا ہاتھ مبارک میرے کندھے پر رکھا۔ پھر آپ گھڑے ہو گئے اور مسجد میں تشریف لے آئے۔

اس حدیث میں ایک لمبا واقعہ بھی ہے۔

### زبدۃ:

1: گز شترے باب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ٹیک لگا کر بیٹھنے کے بیان میں

تھا اور یہ باب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سہارا لے کر چلنے کے بیان میں ہے۔

2: اس حدیث میں جس واقعہ کا ذکر ہے وہ یہ ہے:

ایک دن حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم مسجد میں تشریف لے گئے اور منبر پر بیٹھ کر ارشاد فرمایا کہ لوگوں کو آواز دے کر جمع کرو۔ حضرت فضل بن عباس رضی اللہ کہتے ہیں کہ میں نے لوگوں کو اکٹھا کر لیا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کی حمد و شناکے بعد یہ مضمون ارشاد فرمایا:

میر اتم لوگوں کے پاس سے چلے جانے کا زمانہ قریب ہے، اس لیے جس کی کمر پر میں نے مارا ہو تو میری کمر موجود ہے، بدله لے لو اور جس کی آبرو پر میں نے حملہ کیا ہو وہ میری آبرو سے بدله لے لے، جس کا کوئی مالی مطالبہ مجھ پر ہے وہ مال سے بدله لے لے، کوئی شخص یہ شبہ نہ کرے کہ بدله لینے سے میرے دل میں بعض پیدا ہونے کا ڈر ہے کیونکہ بعض رکھنا نہ میری طبیعت ہے اور نہ میرے لیے موزوں ہے۔ خوب سمجھ لو کہ مجھے محبوب ہے وہ شخص جو اپنا حق مجھ سے وصول کرے یا معاف کر دے کہ میں اللہ جل شانہ کے ہاں بشاشت کے ساتھ جاؤں، میں اپنے اس اعلان کو ایک دفعہ کہہ دینے پر کفایت نہیں کرنا چاہتا، پھر بھی اس کا اعلان کروں گا۔

چنانچہ اس کے بعد منبر سے اتر آئے۔ ظہر کی نماز پڑھنے کے بعد پھر منبر پر تشریف لے گئے اور وہی اعلان فرمایا۔ نیز بعض کے متعلق مضمون بالا کا اعادہ فرمایا اور یہ بھی ارشاد فرمایا کہ جس کے ذمہ کوئی حق ہو وہ بھی ادا کرے اور دنیا میں رسولی کا خیال نہ کرے کہ دنیا کی رسولی آخرت کی رسولی سے بہت کم ہے۔

ایک صاحب کھڑے ہوئے اور عرض کیا کہ میرے تین درہم آپ کے ذمہ ہیں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں کسی مطالبہ کرنے والے کی تکذیب نہیں کرتا ہوں اور نہ ہی اس کو قسم دیتا ہوں لیکن پوچھنا چاہتا ہوں کہ

کیسے ہیں؟ اس شخص نے عرض کیا کہ ایک سالکل ایک دن آپ کے پاس آیا تھا اور آپ نے مجھ سے فرمایا تھا کہ اس کو تین درہم دے دو۔

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ فضل! اس کے تین درہم ادا کر دو۔ اس کے بعد ایک اور صاحب اٹھے۔ انہوں نے عرض کیا کہ میرے ذمہ تین درہم بیت المال کے ہیں، میں نے خیانت سے لیے تھے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ خیانت کیوں کی تھی؟ عرض کیا کہ میں اس وقت بہت محتاج تھا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ فضل! اس سے تین درہم لے لو۔

اس کے بعد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اعلان فرمایا کہ جس کسی کو اپنی حالت کا اندیشہ ہو وہ بھی دعا کرے۔ ایک صاحب اٹھے اور عرض کیا: یا رسول اللہ! میں جھوٹا ہوں، منافق ہوں، بہت سونے کا مریض ہوں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی: یا اللہ! اس کو سچائی عطا فرماء، (کامل) ایمان عطا فرماء اور زیادتی نیند کے مرض سے صحت عطا فرماء۔

اس کے بعد ایک اور شخص اٹھا اور عرض کیا: یا رسول اللہ! میں جھوٹا ہوں، منافق ہوں، کوئی گناہ ایسا نہیں ہے جو میں نے نہ کیا ہو۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کو تنبیہ فرمائی کہ اپنے گناہوں کو پھیلاتے ہو؟! حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: عمر! چپ رہو، دنیا کی رسوائی آخرت کی رسوائی سے بہت بلکی ہے۔ اس کے بعد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: یا اللہ! اس کو سچائی اور (کامل) ایمان عطا فرماء اور اس کے احوال کو بہتر بنادے۔

اس کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے مجمع سے کوئی بات کہی جس پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: عمر میرے ساتھ ہیں اور میں عمر کے ساتھ ہوں، میرے بعد حق عمر کے ساتھ ہے جدھر بھی وہ جائیں۔

ایک دوسری حدیث میں یہ بھی ہے کہ ایک اور صاحب اٹھے۔ انہوں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! میں بزدل ہوں اور سونے کا مریض ہوں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے لیے بھی دعا فرمائی۔

حضرت فضل رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: اس کے بعد سے ہم دیکھتے تھے کہ ان کے برابر کوئی بہادر نہ تھا۔ اس کے بعد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا کے گھر تشریف لے گئے اور اسی طرح عورتوں کے مجمع میں بھی اعلان فرمایا۔

## بَابٌ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ أَكْلِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے کھانا مبارک کھانے کے بیان میں

حَدَّثَنَا هَارُونُ بْنُ إِسْحَاقَ الْهَبَدَانِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدَةُ بْنُ سُلَيْمانَ ، عَنْ هَشَامِ بْنِ عُرْوَةَ ، عَنْ أَبِي لِكْعَبِ بْنِ مَالِكٍ ، عَنْ أَبِيهِ قَالَ : كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْكُلُ بِأَصَابِعِهِ الْثَلَاثَ وَيَعْقُمُهُنَّ .

ترجمہ: حضرت کعب بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم تین انگلیوں سے کھانا تناول فرمایا کرتے تھے اور بعد میں ان کو چاٹ بھی لیا کرتے تھے۔

حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ مَنْبِيجَ قَالَ : حَدَّثَنَا الْفَضْلُ بْنُ دُكَيْنِ قَالَ : حَدَّثَنَا مُصَعْبُ بْنُ سُلَيْمَانِ قَالَ : سَمِعْتُ أَنَّسَ بْنَ مَالِكٍ يَقُولُ : أُتِيَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِشَمْرٍ فَرَأَيْتُهُ يَأْكُلُ وَهُوَ مُقْجَعٌ مِنَ الْجُوعِ .

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس کچھ کھجوریں لائی گئیں اور میں نے دیکھا کہ آپ وہ کھجوریں کھا رہے تھے اور بھوک کی وجہ سے اکڑوں پیٹھ کر کسی چیز پر سہارا لگا کر تشریف فرماتھے۔

### زبدۃ:

1: کھانا کھانے کے آداب میں سے ایک ادب یہ ہے کہ کھانا تین انگلیوں (در میانی انگلی، انگشت شہادت اور انگوٹھا) سے کھایا جائے کیونکہ ایک انگلی سے کھانا اللہ تعالیٰ کی نار اشکنی کا ذریعہ ہے، دو سے کھانا تبر اور غرور کی علامت ہے اور تین سے کھانا سنت ہے اور چار یا پانچ سے کھانا حرص اور لالج کی علامت ہے۔ بسا اوقات معدہ پر بوجھ

ہو جاتا ہے اور کھانا حلق میں انک جاتا ہے۔ اس لیے سب سے بہتر طریقہ یہ ہے کہ تین انگلیوں سے کھانا کھایا جائے۔ ہاں اگر کوئی عذر یا ضرورت ہو مثلاً کھانا ایسا ہو کہ تین انگلیوں سے کھانے میں مشکل پیش آتی ہو تو کوئی حرج نہیں جیسے موجودہ دور میں میانوالی (پاکستان کا ایک علاقہ جو صوبہ پنجاب میں واقع ہے) کا بنا ہوا کھڈی حلوہ جب کہ وہ خشک ہو کر ریزہ ریزہ ہو جائے۔

2: کھانا کھانے کے بعد انگلیوں کو چاشنا بھی سنت ہے۔ بعض روایات میں تین مرتبہ چاشنا بھی ثابت ہے اور بعض روایات میں اس کی ترتیب بھی وارد ہوئی ہے کہ پہلے در میانی انگلی، پھر انگشت شہادت پھر انگوٹھا مبارک کو چاٹ لیتے تھے۔ مسلم شریف میں کھانا کھانے کے بعد انگلیاں چاٹنے کی وجہ بھی بیان کی گئی ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے انگلیاں چاٹنے کی ترغیب دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:

فَإِنَّهُ لَا يَنْدِرُ مَنْ فِي أَمْيَنِ طَعَامِهِ الْبَرَّةَ.

(صحیح مسلم: رقم الحدیث 2033)

کہ انسان نہیں جانتا کہ اس کے کھانے کے کس حصہ میں اللہ تعالیٰ نے برکت رکھی ہے۔ ممکن ہے کہ کھانے کا یہی حصہ زیادہ بار برکت ہو جو انگلیوں کے ساتھ لگ گیا ہے۔ لہذا ان کو چاٹنے کا حکم دیا ہے۔

3: بعض یوں قوف انگلیاں چاٹنے کو ناپسند کرتے ہیں حالانکہ اتنی عقل نہیں کہ انگلیوں پر جو کھانا لگا ہو اے یہ وہی تو ہے جو اتنی دریسے کھایا جا رہا ہے، اس میں کیا نتی چیز ہے؟ دیکھیں! فیرنی کا سارا چچھ منہ میں لے لیا جاتا ہے، پھر اسی لعاب سے بھرے چچھ کو رکابی میں ڈال دیا جاتا ہے، پھر دوبارہ اور سہ بارہ یہ عمل دھرایا جاتا ہے۔

حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں: کوئی شخص اپنے فعل کو فتح سمجھے تو اس

کے متعلق تو کلام کیا جاسکتا ہے مگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے فعل کو ناپسندیدگی کے ساتھ دیکھنے سے کفر کا خطرہ ہے، اس لیے اگر کسی کو طبعی طور پر کراہت بھی ہو تو عادت ڈالنی چاہیے۔

4: ٹیک لگا کر کھانے کی احادیث میں ممانعت آئی ہے مگر اس جگہ چونکہ ضعف کے عذر کی وجہ سے تھا اس لیے کوئی اعتراض والی بات نہیں کیونکہ پہلے بھی یہ بتایا جا چکا ہے کہ عذر کی وجہ سے ٹیک لگا کر کھانے میں کوئی حرج نہیں۔

5: ایک روایت میں یہ بھی آتا ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کھانا کھانے کے بعد اپنی کھانے والی انگلیاں کسی دوسرے شخص کو بھی پیش فرمادیتے تھے تاکہ وہ بھی ان بارکت انگلیوں کو چاٹ لے۔ وہ کتنا خوش قسمت انسان ہو گا جسے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی انگلیاں چاٹنے کا شرف حاصل ہو گیا۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ خُلِّنْدَرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی روٹی مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ دِينَارٍ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو حَازِمٍ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ ، أَنَّهُ قِيلَ لَهُ : أَكَلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ النَّقَّى ؟ - يَعْنِي الْخَوَارِى - فَقَالَ سَهْلٌ : مَا رَأَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ النَّقَّى حَتَّى لَقِيَ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ تَعَالَى ، فَقِيلَ لَهُ : هُلْ كَانَتْ لَكُمْ مَنَاخُلٌ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؟ قَالَ : مَا كَانَتْ لَنَا مَنَاخُلٌ . قِيلَ : كَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ بِالشَّعْبِرِ ؟ قَالَ : كُنَّا نَفْخُهُ فَيَطِيرُ مِنْهُ مَا طَارَ ثُمَّ نَعْجِنُهُ .

ترجمہ: حضرت سہل بن سعد رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی چھنے ہوئے آٹا (میدہ) کی روٹی بھی کھائی ہے؟ حضرت سہل نے جواب دیا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے اخیر عمر تک کبھی میدہ آیا ہی نہیں ہوا گا۔ پھر سوال کرنے والے نے پوچھا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں تمہارے پاس چھانیاں تھیں؟ حضرت سہل نے جواب دیا: نہیں تھیں۔ پھر سوال کرنے والے نے پوچھا کہ آپ لوگ جو کے ساتھ کیا کرتے تھے یعنی جو کی روٹی کیسے پکاتے تھے؟ حضرت سہل نے جواب دیا کہ اس کے آٹے میں ہم پھونک مار لیا کرتے تھے، جو موٹے موٹے تکہ ہوتے وہ اڑ جاتے تھے، باقی ہم گوندھ لیتے تھے۔

حَدَّثَنَا أَخْمَدُ بْنُ مَنْبِيعَ قَالَ : حَدَّثَنَا عَبَادُ بْنُ عَبَادٍ الْمُهَلَّبِيُّ ، عَنْ مُجَالِلٍ ، عَنْ الشَّعْبِيِّ ، عَنْ مَسْرُوقٍ قَالَ : دَخَلْتُ عَلَى عَائِشَةَ ، فَدَعَתْتُ لِي بِطَعَامٍ وَقَالَتْ : مَا أَشْبَعُ مِنْ طَعَامٍ فَأَشَاءُ أَنْ أَبْكِي إِلَّا بِكِيفِيْتُ . قَالَ : قُلْتُ لَهُ ؟ قَالَتْ

اَذْكُرْ اَحَالَ اِلَّى فَارَقَ عَلَيْهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الدُّنْيَا، وَاللَّوْمَا  
شَيْعَ مِنْ خُبْزٍ وَلَحْمٍ مَرَّتَيْنِ فِي يَوْمٍ.

ترجمہ: حضرت مسروق رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میں ام المؤمنین (میری ای) عاشہ رضی اللہ عنہا کے پاس گیا تو انہوں نے میرے لیے کھانا منگوایا اور فرمایا کہ میں پہبڑ بھر کر کھانا نہیں کھاتی مگر میر ارونے کو جی کرتا ہے تو میں و پڑتی ہوں۔ مسروق کہتے ہیں کہ میں نے پوچھا: آپ کے رونے کی وجہ کیا ہے؟ تو فرمانے لگیں کہ مجھے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی وہ حالت یاد آجائی ہے جس پر آپ دنیا سے جدا ہوئے تھے۔

خدا کی قسم! آپ نے کبھی دن میں دودھ رہی اور نہ ہی گوشت پیٹ بھر کے کھایا۔  
حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرٍ وَأَبُو  
مَعْمِيرٍ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَارِيثِ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ أَبِي عَرْوَةَ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ أَنَّسِ  
قَالَ: مَا أَكَلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى خَوَانٍ وَلَا أَكَلَ خُبْزًا مُرَقَّقًا  
حَتَّى مَاتَ.

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی میز پر کھانا نہیں کھایا اور نہ ہی آپ نے چپاٹی یعنی چنے ہوئے آٹے کی روٹی کھائی یہاں تک کہ آپ اس دارفانی سے رخصت ہو گئے۔

### زبدۃ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں گندم اور پھر میدے کی روٹی تو مالداروں کو نصیب ہوتی تھی کیونکہ گندم اس سرز میں پر کاشت نہیں ہوتی تھی بلکہ شام جیسے دور دراز علاقوں سے منگوانی پڑتی تھی اس لیے کافی مہنگی ہوتی تھی، اس لیے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو بالعموم جو کی سادہ روٹی میسر آتی تھی اور آپ اسی کو کھا کر شکر ادا فرماتے تھے، میدے کی روٹی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے کھانا

ثابت ہی نہیں ہے۔

2: جو کی سادہ روٹی بھی بغیر چھنے ہوئے ہوتی تھی اور وہ بھی روزانہ نہیں ہوتی تھی۔ یہ صرف حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول ہی نہ تھا بلکہ آپ کے اہل خانہ کا بھی یہی معمول تھا کہ کئی کئی روز تک جو کی روٹی بھی نصیب نہیں ہوتی تھی۔

3: اسی طرح حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی سالم چھوٹی رکابی میں نہیں ڈالا کیونکہ ایک ہی بڑا برتن ہوتا تھا جس میں سالم ڈال لیا جاتا تھا۔ آپ نے میز پر بھی کبھی کھانا نہیں کھایا کیونکہ میز پر کھانا کھانا متکبرین کا طریقہ ہے اور اب تو اس سے اور زیادہ پچنا ضروری ہے کیونکہ یہ یہود و نصاریٰ کا طریقہ ہے اور ہمیں کافروں کے طریقہ کی مخالفت کا حکم ہے۔ البتہ دستر خوان بچھا کر کھانا کھانا سنت ہے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ إِذَا مِرْسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سالن مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا عَبْدَةُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الْخُجَّاعِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا مُعاوِيَةُ بْنُ هَشَامٍ .

عَنْ سُفْيَانَ، عَنْ هُخَارِبِ بْنِ دِتَّارٍ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : يَعْمَمُ الْإِذَادُمُ أَوْ الْأَذَدُمُ : الْخَلْلُ .

ترجمہ: حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: سر کہ بھی کیا ہی اچھا سالن ہے۔

### زبدۃ:

”سر کہ“ کو دنیا کے مختلف ممالک میں انگور، جامن اور گناو غیرہ سے تیار کیا جاتا ہے۔ سر کہ ذرا ترش ہوتا ہے اس لیے اعصاب کے مریض کو اور سرد مزاج کے بعض لوگوں کو بھی نقصان دہ ہوتا ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس کو نوش فرماتے تھے اور فرماتے تھے کہ کیا ہی اچھا سالن ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ جس گھر میں سر کہ ہو وہ گھر (سالن کا) محتاج نہیں ہے۔ حضرت امام ہانی رضی اللہ عنہما کی روایت میں ہے کہ جس گھر میں سر کہ ہو وہ گھر سالن سے خالی نہیں ہے اور یہ بھی حدیث میں آیا ہے کہ سر کہ پہلے انبیاء علیہم السلام کا سالن ہے۔

(سنن ابن ماجہ: باب الائتمام بالخل. رقم الحدیث 3318)

اس لحاظ سے کہ اس میں وقت اور محنت زیادہ نہیں ہوتی اور روٹی بے تکلف کھائی جاتی ہے، یہ ہر وقت آسانی سے مل جاتا ہے اور تکلفات سے بیعد اور دور ہے اور دنیوی زندگی میں بھی اختصار ہی مقصود ہے۔ اس کے علاوہ سر کہ میں خصوصی فوائد

بہت ہیں۔ پیٹ کے کیڑوں کو مارتا ہے، کھانے کو جلدی ہضم کرتا ہے، حرارت کو مارتا ہے اور خوش ذائقہ ہوتا ہے، بلغم اور صفر کا قاطع ہے، بھوک اچھی لگاتا ہے۔

**حَدَّثَنَا الْفَضْلُ بْنُ سَهْلٍ الْأَعْرُجُ الْبَغْدَادِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ مَهْدِيٍّ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عُمَرَ بْنِ سَفِينَةَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ قَالَ : أَكْلَتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَحْمَ حَبَارَى.**

ترجمہ: حضرت سفینہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے (ایک موقع پر) حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ حباری کا گوشت کھایا۔

### زبدۃ:

1: ”سفینہ“ کا معنی ہوتا ہے ”کشتی“۔ حضرت سفینہ رضی اللہ عنہ کا لقب بھی سفینہ اس وجہ سے پڑ گیا تھا کہ آپ سفر میں کشتی کی طرح بہت سامان اٹھایتے تھے۔

2: ”حباری“ ایک جنگلی پرندہ ہے جو کہ مرغ سے ذرا کم مگر خاصہ موٹا ہوتا ہے۔ اس کی گردن، چونچ اور پاؤں قدرے لمبے ہوتے ہیں۔ یہ خاکی رنگ کا ہوتا ہے۔ اڑتے وقت بہت شور کرتا ہے۔ تیز رفتار اور بہت طاقتور پرندہ ہے۔ اس کا نام بعض نے سرخاب بعض نے بیبر، بعض نے چکاچکوئی اور بعض نے تغوری بتایا ہے۔ محیط عظم میں لکھا ہے کہ فارسی میں اس کو ہوبره، شعورت اور شوال کہتے ہیں اور ہندی میں چرز کو اور یونانی لوگ غلو مس کہتے ہیں۔

**حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ حُجَّرٍ قَالَ : حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِي يُوبِ، عَنِ الْقَاسِمِ الشَّيْبِيِّ، عَنْ زَهْدِيِّ الْجَرْمَيِّ قَالَ : كُنَّا عِنْدَ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ قَالَ : فَقَدَّمَ طَعَامَهُ وَقَدَّمَ فِي طَعَامِهِ لَحْمَ دَجَاجٍ وَفِي الْقَوْمَرَجُلُ مِنْ يَنِيَّ تَنِيَّمَ اللَّهُ أَعْلَمُ كَانَهُ مَوْلَى قَالَ : فَلَمَّا يَدْنُ فَقَالَ لَهُ أَبُو مُوسَى : أَدْنُ، فَإِلَّيْ قَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَكْلَ مِنْهُ، فَقَالَ : إِلَيْ رَأَيْتُهُ يَأْكُلُ شَيْئًا**

فَقَنِذْتُهُ فَخَلَقْتُ أَنْ لَا يَكُونْهُ أَبَدًا.

ترجمہ: حضرت زہم جرمی فرماتے ہیں کہ ہم حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ کے پاس بیٹھے تھے۔ اتنے میں ان کا کھانا لایا گیا جس میں مرغی کا گوشت تھا۔ اس مجلس میں بنی یتم اللہ کا ایک سرخ رنگ کا آدمی بھی تھا جو آزاد شدہ غلام معلوم ہوتا تھا۔ وہ کھانے میں شامل نہ ہوا۔ حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ نے فرمایا: تم بھی ادھر آؤ (اور کھاؤ) کیونکہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو مرغی کا گوشت کھاتے ہوئے خود دیکھا ہے۔ وہ شخص کہنے لگا کہ میں نے مرغی کو گندی چیزیں کھاتے ہوئے دیکھا ہے جس کی وجہ سے مجھے اس سے کراہت آتی ہے، لہذا میں نے اس کے نہ کھانے کی قسم کھائی ہے۔

### زبدۃ:

1: حلال جانوروں میں سے اگر کوئی جانور کثرت سے گندی چیزیں کھانے لگ جائے تو اس کا گوشت کھانا مکروہ ہے۔ گندگی کھانے کا جانور دراصل ایسا جانور ہو جاتا ہے کہ اس کے سو گھنے کی قوت خراب ہو جاتی ہے جس کی وجہ سے اسے اچھی خوراک پسند نہیں آتی بلکہ وہ گندی اور نجس چیزوں میں منہ مارتا رہتا ہے۔ ایسے جانور کو ”جلالہ“ کہتے ہیں۔

ایسے جانور کا حکم یہ ہے کہ اگر وہ جانور بڑا ہو جیسے گائے، بھیڑ، بکری وغیرہ تو اس کو دس روز تک گھر میں باندھ کے رکھو اور پاکیزہ اور صاف خوراک دو۔ اب اس کا گوشت مکروہ نہیں رہے گا اور اگر جانور چھوٹا ہے جیسے مرغی وغیرہ تو اس کو تین دن تک گھر میں بند کر کے رکھو اور گندی اشیاء کے بجائے صرف پاکیزہ چیزیں کھلاو تو اس کا کھانا بھی مکروہ نہیں رہے گا۔

مرغی عام طور پر اچھی خوراک کھاتی ہے مگر گندی جگہوں میں بھی منہ ڈالتی

رہتی ہے۔ تاہم یہ جلالہ کے حکم میں نہیں آتی اور نہ ہی اس کا گوشت بدبودار ہوتا ہے۔ لہذا اس کا گوشت کھانے میں کوئی حرج کی بات نہیں ہے۔

2: بخاری شریف میں یہ لمبا حصہ ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ نے پھر بھی یہی فرمایا کہ کھاؤ اور قسم کا کفارہ ادا کرو کیونکہ حلال چیز کے نہ کھانے کے کیا معنی؟

3: مرغی کا گوشت بہت مفید ہے۔ گرم تر ہے۔ جلدی ہضم ہو جاتا ہے۔ اخلاط اپنے پیدا کرتا ہے۔ دماغ اور جملہ اعضاۓ رئیس کو قوت دیتا ہے۔ آواز بھی صاف کرتا ہے اور رنگ بھی خوش نما پیدا کرتا ہے۔ عقل کو بھی قوت دیتا ہے۔ سب سے بڑھ کر اس کا کھانا سنت سے ثابت ہو گیا ہے۔ واضح ہو کہ یہاں دلیلی مرغی کی بات ہو رہی ہے، برائلر کی نہیں۔

حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ مُوسَى قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ قَالَ: حَدَّثَنَا مَعْمَرٌ، عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عُمَرِ بْنِ الْخَطَّابِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: كُلُّوا الرَّبَّيْتَ وَأَهْنُوا بِهِ، فَإِنَّهُ مِنْ شَجَرَةِ مُبارَكَةٍ.

ترجمہ: حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: زیتون کا تیل کھاؤ اور ماش بھی کرو، اس لیے کہ وہ مبارک درخت سے پیدا کیا گیا ہے۔

### زبدۃ:

زیتون کا ذکر قرآن کریم نے کئی بار فرمایا ہے حتیٰ کے اس کے نام کی قسم بھی کھائی ہے۔ زیتون بہت باہر کرت ہے۔ انبیاء علیہم السلام نے اس کے باہر کرت ہونے کی دعا فرمائی ہے۔ یہ اکثر ملک شام میں پیدا ہوتا ہے اور ملک شام میں ستر نبی مبعوث ہوئے ہیں۔ زیتون کے باہر کرت ہونے کی ظاہری اور مادی علامت یہ بھی ہے کہ اس کی

ہر چیز کا رآمد ہوتی ہے، اس کی لکڑی، پتے، پھل حتیٰ کہ اس کا سایہ بھی نہایت گھنا ہونے کی وجہ سے انسان کے کام آتا ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ اس کی ہر چیز میں منافع ہے، اس کا تیل جلانے کے کام آتا ہے، کھانے کے کام آتا ہے، دباغت کے کام آتا ہے، ایدھن جلانے کے کام آتا ہے حتیٰ کہ اس کی راکھریشم دھونے کے کام آتی ہے۔ حضرت ابو نعیم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اس میں ستر بیاریوں کی شفاء ہے جن میں ایک جذام بھی ہے۔

حضرت شاہ عبد العزیز محدث دھلوی (۱۲۳۹ھ) تفسیر عزیزی میں فرماتے ہیں: زیتون کا پھل نہایت قوی ہے، اس کے پھل پلاو میں ڈالے جاتے ہیں جو کھانے کو مزید مرغوب اور خوش ہضم بنادیتے ہیں۔ زیتون کا تیل انسانی پٹھوں کے لیے بہت مفید ہے۔ فانچ کے مریضوں یا بڑی عمر کے کمزور پٹھوں والے آدمیوں کے لیے زیتون کے تیل کی ماش نہایت مفید ہے۔

اس درخت کی عمر بہت لمبی ہوتی ہے۔ عام طور پر بارہ سال کی عمر میں پھل لاتا ہے اور ایک ہزار کی عمر تو اکثر ہوتی ہے۔

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ، وَعَنْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ مَهْدِيٍّ، قَالَا: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ فَتَّاَدَةَ، عَنْ أَنَّبِينَ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: كَلَّا النَّبِيُّ فَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُعَجِّبُهُ اللَّبَّقُ فَأَتَيْنَاهُ بِطَعَامٍ، أَوْ دُعَى لَهُ فَجَعَلْتُ أَتَتَّبَعَهُ فَأَنْقَصْتُهُ بَيْنَ يَدَيْهِ لِمَا أَغْلَمْتُ أَنَّهُ يُحِبُّهُ.

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو کدو بہت مرغوب تھا۔ ایک مرتبہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس کھانا آیا آپ کسی دعوت میں تشریف لے گئے۔ میں بھی آپ کے ساتھ تھا۔ میں کدو کے قتلے

چن چن کر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے رکھتا تھا کیونکہ مجھے معلوم تھا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو کدو بہت پسند ہے۔

## زبدۃ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو کدو کا سالن بہت پسند تھا۔ کدو کے ٹکڑے ہوں یا اس کا شور با، دونوں ہی بہت مرغوب تھے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے ایک روایت ہے کہ آپ ایک آدمی کی دعوت میں تشریف لے گئے تو میں نے دیکھا کہ آپ پیالے کی سب جانبوں سے کدو کو تلاش کر کے کھاتے رہے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اس دن سے مجھے بھی کدو بہت محبوب ہو گیا۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ ہی فرماتے ہیں کہ میں نے جب کھانا تیار کرایا اگر میرے بس میں ہوا تو میں نے کدو ہی کا تیار کروایا کدو اس میں ڈلوایا۔

2: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے کہ کدو بہت اچھی چیز ہے اور میرے بھائی یونس علیہ السلام کا درخت ہے یعنی جب حضرت یونس علی نبینا و علیہ الصلوٰۃ والسلام مجھلی کے پیٹ سے باہر نکلے تو مجھلی کے پیٹ کی حرارت کی وجہ سے آپ کے بدن مبارک کی جلد نہایت نرم ہو چکی تھی، دریا کے باہر کوئی سایہ دار درخت نہ تھا تو اللہ تعالیٰ نے کدو کی بیل ان پر کردی جس کا ذکر قرآن کریم میں ہے: ”وَأَنْبَتَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّنْ يَقْطَنُ“ (سورۃ الاصفات: 146) کدو تر ہونے کے باوجود حافظے کو قوی کرتا ہے اور عقل کو تیز کرتا ہے۔

حَلَّثَنَا أَخْمَدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الدَّوْرِقِيُّ، وَسَلَمَةُ بْنُ شَبَّابٍ، وَحَمْودُ بْنُ غَيْلَانَ، قَالُوا : حَلَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ، عَنْ هِشَامٍ بْنِ عُرْوَةَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ : كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُحِبُّ الْحَلْوَاءَ وَالْعَسْلَ

ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک

صلی اللہ علیہ وسلم حلوہ اور شہد کو پسند فرماتے تھے۔

### زبدۃ:

عربی زبان میں ہر میٹھی چیز کو حلواء (حلوہ) کہتے ہیں۔ اس سے مراد ہمارے ہاں کا معروف و مشہور حلوہ نہیں ہے جو کہ آٹا یا سوچی، گھنی، چینی وغیرہ ملا کر بنایا جاتا ہے۔ اس تشریح کی بناء پر اگرچہ حلوہ میں شہد بھی شامل ہے، پھر بھی شہد کو الگ اس کی خصوصیت کے پیش نظر بیان کیا گیا۔

بعض حضرات محدثین یہ بھی فرماتے ہیں کہ حدیث پاک میں بھی متعارف حلوہ ہی مراد لیا گیا ہے جو کہ آٹا، گھنی وغیرہ سے بنایا جاتا ہے۔ کہتے ہیں کہ سب سے پہلے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے حلوا بنا کر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں پیش کیا تھا اور حضرت نے اس کو پسند بھی فرمایا تھا۔ یہ حلوہ آٹے، شہد اور گھنی کا بنایا تھا کیونکہ شکر کا اس وقت رواج نہ تھا اور شکر کی جگہ پر شہد یا کھجور یا استعمال ہوتی تھیں۔

حَدَّثَنَا وَأَخْبَلَ بْنُ عَبْدِ الْأَغْرَبِ قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ فُضَيْلٍ، عَنْ أَبِي حَيَّانَ التَّقِيِّ، عَنْ أَبِي زُرْعَةَ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: أُتَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِلَعْمٍ فَرَفَعَ إِلَيْهِ الْذِرَاعَ وَكَانَتْ تُعْجِبُهُ فَنَهَسَ مِنْهَا.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں گوشت لایا گیا، اس میں سے ایک بازو آپ کی خدمت میں پیش کیا گیا۔ بازو آپ کو بہت پسند تھا جسے آپ نے دانتوں سے نوچ کر تناول فرمایا۔

### زبدۃ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو بکری کی اگلی ٹانگوں (جن کو ”دست“ بھی کہتے ہیں) کا گوشت بہت پسند تھا۔ اس کی ایک وجہ حضرت ام المؤمنین (میری امی)

عائشہ رضی اللہ عنہا یہ بھی بیان فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو گوشت کبھی کھار ملتا تھا اور ”دست“ کا گوشت بہت جلدی تیار ہو جاتا تھا۔ اگرچہ اس کی اور وہیں بھی ہو سکتی ہیں۔ روایات کے مطابق آپ کو دست کے گوشت میں ہی زہر ملا کر کھلایا گیا تھا جس کا اثر آخر عمر تک رہا۔

2: اس کے علاوہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ بہترین گوشت پُٹھ کا گوشت ہے۔ یہ گوشت ریڑھ کی ہڈی کے ساتھ ملا ہوتا ہے جس میں چربی بھی ہوتی ہے۔ یہ گوشت کھانے میں نہایت لذیذ اور عمده ہوتا ہے اور ویسے گوشت بغیر کسی حصہ کی تخصیص کے بھی پسندیدہ ہونا حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی روایت میں آیا ہے۔

3: دانتوں سے کاٹ کر کھانے کی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ترغیب بھی ارشاد فرمائی ہے۔ چنانچہ حدیث میں آیا ہے کہ گوشت کو دانتوں سے کاٹ کر کھایا کرو، اس سے ہضم بھی خوب ہوتا ہے اور بدن کو موافق بھی زیادہ ہوتا ہے۔ یہ تو عام حالات کی بات ہے، البتہ اگر کبھی غیر معمولی حالات میں چھری کی ضرورت پڑ جائے مثلاً گوشت کا نکٹرا بہت زیادہ ہو اور اس میں سے ہر لقمہ ہاتھ سے تو زنا ممکن نہ ہو تو چھر چاقو کا استعمال بھی جائز ہے اور روایات سے ثابت ہے۔ البتہ بلا وجہ اور بلا ضرورت چاقو چھری سے گوشت کاٹ کرنہ کھایا جائے کہ روایات میں اس سے منع کیا گیا ہے اور اس کو کفار کا طریقہ بتایا گیا ہے۔ لہذا اس سے احتیاط کرنی چاہیے۔

4: ایک اہم بات یہ ہے کہ بھنے ہوئے گوشت کے کھالینے سے وضوء ختم نہیں ہوتا بلکہ باقی رہتا ہے۔ جن روایات سے کھانے کے بعد وضو کا کرنا معلوم ہوتا ہے وہ روایات پہلے کی ہیں اور منسوخ ہیں۔

5: بعض روایات سے مسجد میں کھانے کی اجازت معلوم ہوتی ہے۔ اس سلسلہ میں یہ بات ذہن میں رکھنی چاہیے کہ مسجد میں کھانے کی عادت بنالیما تو قطعاً درست

نہیں، البتہ مجبوری کی حالت میں مسافروں کے لیے اور طلبہ کے لیے اگر علیحدہ جگہ نہ ہو تو وہ مسجد میں کھا سکتے ہیں۔ معتکف حضرات بھی مسجد میں ہی کھائیں گے مگر مسجد کے آداب کو ملحوظ رکھنا ضروری ہے۔

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ قَالَ : حَدَّثَنَا مُسْلِمٌ بْنُ إِبْرَاهِيمَ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبْيَانُ بْنُ يَزِيدَ ، عَنْ قَتَادَةَ ، عَنْ شَهْرِ بْنِ حَوْشَبٍ ، عَنْ أَبِي حُيَيْنِ قَالَ : طَبَّخْتُ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِنْدَرًا وَقَدْ كَانَ يُعْجِبُهُ الدِّرَاعُ فَنَأَوْلَنَّهُ الدِّرَاعَ ثُمَّ قَالَ : تَأْوِلُنِي الدِّرَاعُ ، فَنَأَوْلَنُّهُ ثُمَّ قَالَ : تَأْوِلُنِي الدِّرَاعَ فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، وَكَمْ لِلشَّاةِ مِنْ دِرَاعٍ فَقَالَ : وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ سَكَّ لَنَا وَلَتَنِي الدِّرَاعَ مَاءَعَوْتُ .

ترجمہ: حضرت ابو عبید رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ہانڈی پکائی۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو اگلے پائے بہت سندھ تھے، چنانچہ میں نے ایک پایہ نکال کر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کیا۔ پھر آپ نے فرمایا: مجھے ایک پایہ اور دو! میں نے دوسرے پایہ بھی دے دیا۔ آپ نے پھر فرمایا: مجھے ایک پایہ اور دو! میں نے عرض کیا یا رسول اللہ! بکری کے اگلے پائے کتنے ہوتے ہیں؟ (یعنی دو ہی ہوتے ہیں جو میں نے آپ کو پیش کر دیے ہیں) حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اس ذات پاک کی قسم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے، اگر تم خاموش رہتے تو جب تک میں مالک تارہتا تم پائے نکال کر مجھے دیتے رہتے۔

### زبدۃ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے بہت زیادہ مجرمات ظاہر ہوئے جن کا انکار دوپھر کے وقت چڑھے ہوئے سورج کے انکار کے مترادف ہے۔ مجرمات پر

اعتراض دراصل حق تعالیٰ کی طاقت پر اعتراض ہے کیونکہ مجرہ تو اللہ کا فعل ہے جو کہ نبی کے ہاتھ پر ظاہر ہوتا ہے۔ بالکل اسی طرح کرامت بھی حق تعالیٰ کا فعل ہوتا ہے جو کہ ولی کے ہاتھ پر ظاہر ہوتا ہے۔

2: حدیث بالامیں حضرت ابو عبید رضی اللہ عنہ کے اس کہنے پر کہ بکری کے دو ہی دست ہوتے ہیں آئندہ کا سلسلہ بند ہو جانا حضرت ملا علی قاری رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک اس بناء پر تھا کہ مجرمات و کرامات اور اس قسم کے خلاف عادت و افعال کا پیش آنا مکمل فنا کی وجہ سے ہوتا ہے اور حضرت ابو عبید کے اس جواب کی وجہ سے وہ مکمل توجہ تامہ جو پہلے تھی وہ نہ رہی اور توجہ کے منقطع ہونے کی وجہ سے یہ چیزیں بھی منقطع ہو گئیں۔

علامہ مناوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ یہ ایک انعام الہی تھا اور اگر حضرت ابو عبید رضی اللہ عنہ مکمل اتباع کرتے ہوئے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی بات مانتے جاتے تو یہ سلسلہ یقیناً باقی رہتا مگر حضرت ابو عبید کی طرف سے جو اعتراض پیدا ہوا (اگرچہ صورۃ اعتراض تھا حقیقت میں اعتراض کرنا ہرگز مقصود نہ تھا) اس کی وجہ سے وہ انعام واکرام بھی جاتا رہا۔

3: برکت کے طور پر ہم بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے تین مجرمات کو ذکر کر دیتے ہیں۔

م مجرہ نمبر 1: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے پاس ایک تھیلی میں کھجور کے چند دانے تھے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا: اس میں کیا ہے؟ انہوں نے کھجور کے چند دانے نکال کر آپ کے سامنے رکھ دیے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی اور فرمایا کہ سارے لشکر کو کھانے کے لیے بلااؤ۔ چنانچہ سارا لشکر خوب سیر ہو کر کھا پکا تو بھی کھجوریں بیج گئیں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ

ان کو اپنی تھیلی میں ڈال لو اور جب بھوک لگے تو اسی میں سے نکال کر کھالینا مگر یاد رکھنا کہ اس کو اٹا کر ساری کھجوریں بیک وقت نہ نکالنا۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ہدایات کے مطابق اس تھیلی میں سے کھجوریں نکال کر کھاتا رہا حتیٰ کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ مبارک گزر گیا، پھر حضرت صدیق ابک رضی اللہ عنہ، اسی طرح حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے زمانہ میں بھی وہی کھجوریں میری خوراک بنی رہیں۔ پھر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا زمانہ آگیا اور میں اس میں سے کھجوریں کھاتا رہا اور مہمانوں کو بھی کھلاتا رہا حتیٰ کہ کئی من کھجوریں اس میں سے نکال کر کھالیں مگر تھیلی میں کی نہ آئی۔ پھر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کے حادثہ کے وقت وہ تھیلی مجھ سے کسی نے زبردستی چھین لی۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو اس تھیلی کے چھن جانے کا بہت افسوس ہوا اور فرمائے لگے:

**لِلنَّاسِ هُمْ وَلِيُّ الْيَوْمِ هُمَّاْنِ هُمُّ الْجَرَابِ وَهُمُّ الشَّيْخِ عُمَّانِ**  
آج کے دن لوگوں کو صرف ایک غم ہے کہ حضرت عثمان شہید ہو گئے اور مجھے دو غم ہیں؛ ایک حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی شہادت کا اور دوسرا تھیلی کے ضائع ہونے کا۔  
(جامع الترمذی: ج 2 ص 223 ابواب المناقب۔ باب مناقب عثمان)

**مجھہ نمبر 2:** حضرت ابو یوب انصاری رضی اللہ عنہ نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی دعوت کی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی۔ پھر فرمایا کہ دس دس آدمیوں کے گروہ کو بلا تے جاؤ اور کھانا کھلاتے جاؤ۔ چنانچہ ایک ایک گروہ آتا رہا اور کھانا کھا کر جاتا رہا حتیٰ کہ دو آدمیوں کے لیے تیار کیا ہوا کھانا ایک سو اسی آدمیوں نے خوب سیر ہو کر کھایا۔

**مجھہ نمبر 3:** حضرت سمرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت

پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس کہیں سے ایک پیالہ گوشت آگیا اور صبح سے شام تک لوگ آتے رہے اور کھاتے رہے۔

(جامع الترمذی: ابواب المناقب. باب ماجاء فی آیات اثبات نبوة النبي صلی اللہ علیہ وسلم)

**حَدَّثَنَا حُمَّادٌ بْنُ الْمُشَكَّنِ قَالَ : حَدَّثَنَا حُمَّادٌ بْنُ جَعْفَرٍ قَالَ : حَدَّثَنَا**

**شُعْبَةُ، عَنْ عَمِّرٍو بْنِ مُرَّةَ، عَنْ مُرَّةَ الْهَدَى إِنِّي، عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ، عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : فَضْلُ عَائِشَةَ عَلَى النِّسَاءِ كَفْضُلِ الرَّجُلِ عَلَى سَائِرِ الظَّعَامِ.**

ترجمہ: حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: عائشہ کی فضیلت باقی عورتوں پر ایسی ہے جیسی ثرید کھانے کی فضیلت باقی تمام کھانوں پر۔

### زبدۃ:

1: ”ثرید“ ایسے گوشت کے شوربے کو کہتے ہیں جس میں روٹی کے ٹکڑے بھگو کر کچھ دیر کے لیے رکھ دیے جاتے ہیں حتیٰ کہ وہ ٹکڑے شوربے میں بھیگ کر خوب نرم ہو جاتے ہیں۔

ثرید: خوش ذائقہ، خوش ہضم، سریع ہضم، لذیذ اور قوی ہونے کے علاوہ جلد تیار ہو جاتا ہے۔ عربوں میں یہ کھانا بہت مرغوب اور بہت اعلیٰ سمجھا جاتا ہے۔

2: اس حدیث مبارک میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا کی فضیلت تمام عورتوں پر ثابت ہوتی ہے۔ علماء کا اختلاف ہے اس سے مراد سب عورتیں ہیں یا چند عورتوں کے علاوہ بقیہ عورتیں، کیونکہ بعض علماء حضرت ام المؤمنین (میری امی) خدیجہ رضی اللہ عنہا اور بعض حضرات حضرت فاطمۃ الزہراء رضی اللہ عنہا کی فضیلت کے قالیں ہوئے ہیں۔ البتہ

صحیح بات یہ ہے کہ کسی خاتون کو کلی طور پر تمام عورتوں سے فضیلت نہ ثابت ہے اور نہ دی جا سکتی ہے۔ تاریخ اسلام میں چند عورتیں اپنی مثال آپ ہیں اور ان میں سے ہر ایک کو دوسری عورتوں سے جزوی فضیلت حاصل ہے۔

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں: مرد تو بہت سے کامل ہوئے ہیں مگر عورتوں میں سے کامیں مریم بنت عمران، خدیجہ بنت خویلد، عائشہ بنت ابو بکر صدیق اور فاطمہ بنت محمد ہوئیں۔ بعض روایات میں آسیہ بنت مراجم کا نام بھی آیا ہے جو کہ فرعون کی بیوی تھیں مگر کامل الائیمان تھیں۔

اللہ تعالیٰ نے حضرت مریم کو یہ شرف بخشنا ہے کہ ان کے پیٹ سے بغیر باپ کے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو پیدا فرمایا اور ان کو خود ”صدیقہ“ کا لقب دیا۔ ام المؤمنین (میری امی) حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت کرنے، مشکلات کے دور کرنے، حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ساتھ دینے، اپنا سارا مال دین اسلام پر خرچ کرنے اور عورتوں میں سب سے پہلے اسلام لانے والی ہونے میں اپنا کوئی ثانی نہیں رکھتیں۔

حضرت فاطمہ الزهراء رضی اللہ عنہا کے بارے میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد مبارک ہے: ”فاطمۃ بضعة متی“ یعنی فاطمہ میرے جگہ کا ٹکڑا ہے۔ نیز یہ کہ یہ جنت میں عورتوں کی سردار ہو گی۔

حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا حسن فقاہت اور دین خدمت میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی محبوب ہونے میں سب سے آگے تھیں، آپ کے بستر مبارک میں وحی آتی تھی، ان کی گود میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا انتقال ہوا، انتہاء کی خدا پرست، عبادت گزار اور ذہین خاتون تھیں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے نکاح میں آنے والی آپ واحد خاتون ہیں جو کہ کنوواری

تھیں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی باتی بیویاں یا تو پہلے سے شادی شدہ (یعنی بیوہ) تھیں یا مطلقہ تھیں۔

**حَدَّثَنَا أَبْرَاهِيمُ أَبْنُ عُمَرَ قَالَ : حَدَّثَنَا سُفِيَّانُ بْنُ عُيَيْنَةَ ، عَنْ وَائِلِ بْنِ دَاوُدَ ، عَنْ أَبِيهِ وَهُوَ بَكْرُ بْنُ وَائِلٍ ، عَنِ الرُّزْهَرِيِّ ، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ : أَوْلَمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ صَفِيَّةَ بِنْتِ مَرْوَةِ وَسَوِيْقِيِّ .**

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت صفیہ کا ولیہ کھجور اور ستون کے ساتھ کیا۔

### زبدۃ:

1: حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا جنگ خیبر میں سن 7 ہجری میں باندی بن کر آئی تھیں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو آزاد فرما کر نکاح فرمایا تھا اور سفر میں ہی ولیہ فرمایا تھا، جس کی صورت یہ ہوئی کہ آپ نے دستر خوان بچانے کا حکم دیا اور اپنے پاس جو کھجوریں اور ستون تھے اس پر رکھ دیے۔ پھر دوسرے لوگوں کے پاس جو کچھ تھا وہ بھی اس پر چن دیا گیا اور سب نے مل کر کھایا۔

2: نکاح کے بعد مرد کی طرف سے کھایا جانے والا کھانا ”ولیہ“ کہلاتا ہے مگر یہ نہ تو فرض ہے نہ واجب ہے نہ ہی سنت موکدہ بلکہ محض مستحب ہے۔ اس لیے حسب استطاعت ہی خرچ کرنا چاہیے۔ اس میں قرض لینا اور تکلفات کرنا مناسب نہیں ہے۔  
**حَدَّثَنَا هَمْوُدُ بْنُ غَيْلَانَ قَالَ : حَدَّثَنَا يَسْعُرُ بْنُ السَّرِّيِّ ، عَنْ سُفِيَّانَ ، عَنْ طَلْحَةَ بْنِ يَحْيَى ، عَنْ عَائِشَةَ بْنُتِ طَلْحَةَ ، عَنْ عَائِشَةَ ، أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ قَالَتْ : كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْتِيَنِي فَيَقُولُ : أَعْنَدَكِ غَدَاءً ؟ فَأَقُولُ : لَا . قَالَتْ : فَيَقُولُ : إِلَيْيِ صَائِمٌ . قَالَتْ : فَأَتَانِي يَوْمًا ، فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنَّهُ أَهْدِيَتْ لَنَا هَدِيَّةً قَالَ : وَمَا هِيَ ؟ قُلْتُ : حَيْسٌ قَالَ : أَمَا إِنِّي أَصْبَحْتُ صَائِمًا**

قالَثٌ: ثُمَّ أَكَلَ.

ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم میرے پاس تشریف لایا کرتے اور پوچھتے کہ تمہارے پاس صح کے کھانے کے لیے کچھ ہے؟ جب میں عرض کرتی کہ نہیں تو فرماتے: میں روزہ ہی کا ارادہ کر لیتا ہوں۔ پھر ایک مرتبہ آپ تشریف لائے اور میں نے عرض کیا کہ ہمارے پاس ہدیہ آیا ہے۔ فرمایا: وہ کیا ہے؟ میں نے عرض کیا کہ ملیدہ یعنی حلوہ ہے۔ آپ نے فرمایا کہ میں نے روزہ کا ارادہ کر لیا تھا، پھر آپ نے کھایا۔

#### زبدۃ:

- 1: عربوں کے ہاں ایک خاص قسم کا حلوہ مشہور تھا جو کہ سمجھوریں اور مکھن وغیرہ ملا کر بنایا جاتا تھا۔
- 2: نفلی روزہ کی نیت اگر صح صادق کے وقت نہ کی ہو تو زوال تک کر لینا جائز ہے بشرطیکہ درمیان میں کوئی عمل ایسا نہ کیا ہو جس سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے جیسے کھانا، پینا، ہم بستری وغیرہ۔
- 3: اگر کسی بھی وجہ سے نفلی روزہ توڑ دیا جائے تو اس کی قضاء کرنا ضروری ہے۔  
 حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ : حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ حَفْصٍ بْنُ عَيَّاْبٍ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبِي حُمَيْدَ بْنِ أَبِي يَحْيَى الْأَشْلَمِيِّ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي أَمَّةَ الْأَعْوَرِ، عَنْ يُوسُفَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَلَامٍ قَالَ : رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخَذَ كِسْرَةً مِنْ خُبْزِ الشَّعِيرِ فَوَضَعَ عَلَيْهَا تَمَرَّةً وَقَالَ : هَذِهِ إِذَا مَهِنَ وَأَكَلَ.

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن سلام رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے ایک مرتبہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ نے جو کی روٹی کا ایک ٹکڑا لیا اور اس پر

ایک کھجور رکھی اور کہا کہ یہ اس کا سالن ہے۔ پھر اس کو تناول بھی فرمایا۔

### زبدۃ:

پہلے گزر چکا ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے سر کر کے بارے میں فرمایا کہ کیا ہی اچھا سالن ہے! سر کر تو بطور سالن استعمال ہوتا ہی تھا مگر کھجور کا استعمال بطور سالن نہیں ہوتا۔ اب اس روایت میں کھجور کے متعلق ارشاد فرمایا کہ یہ اس روٹی کا سالن ہے۔ مطلب یہ ہے کہ اگر کسی وقت باقاعدہ کوئی سالن نہ ہو تو سر کر، پیاز، کھجور جو چیز بھی میسر ہو اسے بطور سالن استعمال کر لینا چاہیے اور اپنے اصل مقصد یعنی آخرت کی تیاری میں لگے رہنا چاہیے۔

**حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ سُلَيْمَانَ، عَنْ عَبْرَادِ بْنِ الْعَوَامِ، عَنْ حُمَيْدٍ، عَنْ أَنَّسٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يُعَجِّلُهُ الشُّفْلُ قَالَ عَبْدُ اللَّهِ: يَعْنِي مَا يَقْرِبُ مِنَ الظَّعَامِ.**

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو بچا ہوا کھانا بہت مرغوب تھا۔

### زبدۃ:

”شفل“ حقیقت میں کسی بھی کھانے کے اس حصہ کو کہتے ہیں جو کہ پکنے کی وجہ سے دیکھی وغیرہ کی تہہ میں لگ جاتا ہے اور بہت سخت ہو جاتا ہے۔ پنجاب میں اس کو ”گروڑی یا گھر چن“ کہتے ہیں۔ تاہم کھانا کھانے کے بعد جو کھانائی جاتا ہے اس کو بھی ”شفل“ کہتے ہیں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس کو پسند فرماتے تھے۔ اس میں تعلیم دینا مقصود تھی کہ معمولی سے معمولی نعمت کی بھی تدریک رکھنا چاہیے اور ضائع نہ کرنا چاہیے۔ نیز یہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا کمال تواضع تھا کہ اوپر کا کھانا دوسروں کو دیتے اور بچا ہوا خود استعمال فرماتے تھے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ وُضُوءِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَ الظَّعَامِ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے کھانے کے وقت ہاتھ دھونے کے بیان میں

حَدَّثَنَا أَمْمَادُ بْنُ مَنْيَعٍ قَالَ : حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَئْيُوبَ ، عَنْ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَرَجَ مِنَ الْخَلَاءِ فَقَرِبَ إِلَيْهِ الظَّعَامَ فَقَالُوا : أَلَا تَأْتِيَكُمْ بِوْضُوءٍ ؟ قَالَ : إِنَّمَا أُمِرْتُ بِالْوُضُوءِ إِذَا قُمْتُ إِلَى الصَّلَاةِ.

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم بیت الخلاء سے باہر تشریف لائے۔ آپ کے سامنے کھانا پیش کیا گیا تو صحابہ رضی اللہ عنہم نے عرض کیا: کیا ہم آپ کے وضو کے لیے پانی نہ لائیں؟ آپ نے ارشاد فرمایا کہ مجھے وضو کرنے کا حکم صرف اسی وقت دیا گیا ہے جب میں نماز پڑھنے کا ارادہ کروں۔

حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ مُوسَى قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُمِيرٍ قَالَ : حَدَّثَنَا قَيْسُ بْنُ الرَّبِيعِ ، (ح) وَحَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ الْكَرِيمِ الْجُرْجَانِيُّ ، عَنْ قَيْسِ بْنِ الرَّبِيعِ ، عَنْ أَبِي هَاشِمٍ ، عَنْ زَادَةَ ، عَنْ سَلْمَانَ قَالَ : قَرَأْتُ فِي التَّوْرَاةِ أَنَّ بَرْ كَةَ الظَّعَامِ الْوُضُوءُ بَعْدَهُ ، فَلَمْ گَرْتُ ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَأَخْبَرْتُهُ بِمَا قَرَأْتُ فِي التَّوْرَاةِ . فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : بَرْ كَةُ الظَّعَامِ الْوُضُوءُ قَبْلَهُ وَالْوُضُوءُ بَعْدَهُ .

ترجمہ: حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے تورات میں پڑھا تھا

کہ کھانے سے فارغ ہونے کے بعد ہاتھ دھونا کھانے میں برکت کا سبب ہے اور میں نے جو کچھ تورات میں پڑھا تھا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے اس کو ذکر کیا تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کھانے کی برکت کھانا کھانے سے پہلے اور بعد میں ہاتھ دھونے میں ہے۔

### زبدۃ:

1: لغت عرب میں صرف ہاتھ دھونے کو بھی وضو کہتے ہیں اور یہ وضوغوی کے نام سے مشہور ہے۔ جو وضو نماز کی لیے شرط ہے یہ وضو اصطلاحی کے نام سے مشہور ہے۔ کھانا کھانے سے پہلے اور بعد میں وضو اصطلاحی یعنی نمازو والا وضو نہ فرض ہے، نہ واجب، نہ سنت۔ ویسے ہر وقت باوضو ہنا مستحب ہے۔

2: کھانا کھانے سے پہلے ہاتھ دھونا سنت ہے۔ اس میں برکت کا مطلب یہ ہے کہ کھانے میں زیادتی ہوتی ہے، کھانے والوں کا پیٹ بھر جاتا ہے اور کھانا کھانے کے بعد ہاتھ دھونا بھی سنت ہے۔ اس میں برکت کا مطلب یہ ہے کہ جن مقاصد کے لیے کھانا کھایا جاتا ہے وہ پورے ہوتے ہیں۔ مثلاً کھانا بدن کا جزء بتا ہے، نشاط پیدا کرتا ہے، عبادات اور عمدہ اخلاق پر تقویت پیدا کرتا ہے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي قَوْلِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبْلَ الظَّعَامِ وَبَعْدَمَا يَفْرُغُ مِنْهُ

باب: ان دعاؤں کے بیان میں جو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کھانا کھانے سے پہلے اور کھانا کھانے کے بعد پڑھا کرتے تھے

حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ مُوسَى قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ قَالَ : حَدَّثَنَا هِشَامٌ بْنُ الدَّسْتُوَائِيُّ ، عَنْ بُدَيْلِ بْنِ الْعُقَيْلِ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْيَيْدِ بْنِ عُمَيْرٍ ، عَنْ أَمْرَكُلْثُومٍ ، عَنْ عَائِشَةَ ، قَالَتْ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : إِذَا أَكَلَ أَحَدُكُمْ فَنَسِيَ أَنْ يَذْكُرَ اللَّهَ تَعَالَى عَلَى طَعَامِهِ فَلْيَقُلْ : بِسْمِ اللَّهِ أَوْلَهُ وَآخِرَهُ .  
ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری ای) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب کوئی شخص کھانا کھائے اور کھانا شروع کرنے سے پہلے "بِسْمِ اللَّهِ أَوْلَهُ وَآخِرَهُ" پڑھ لے۔

### زبدۃ:

1: اس باب میں امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ نے کئی اور روایات بیان فرمائی ہیں:  
حدیث نمبر 1: حضرت ابو یوب الانصاری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہم حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس تھے کہ آپ کی خدمت میں کھانا پیش کیا گیا۔ میں نے ایسا کھانا کبھی نہیں دیکھا کہ جو شروع کرتے وقت تو بہت زیادہ بابرکت ہو اور کھانا ختم ہونے کے وقت بالکل بے برکت ہو گیا ہو۔ اس لیے میں نے چیران ہو کر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ یہ کیسے ہو گیا؟ تو آپ نے ارشاد فرمایا: ہم نے تو

کھانا بسم اللہ کے ساتھ شروع کیا تھا مگر بعد میں ہمارے ساتھ ایک ایسا آدمی شریک ہو گیا جس نے کھانا کھایا مگر اللہ تعالیٰ کا نام نہیں لیا (یعنی بسم اللہ نہیں پڑھی) اس لیے اس کے ساتھ شیطان بھی شریک ہو گیا۔

حدیث نمبر 2: حضرت عمر بن ابو سلمہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اس وقت آپ کے پاس کھانا موجود تھا۔ آپ نے فرمایا: پیتا! قریب ہو جاؤ، بسم اللہ پڑھو اور دائیں ہاتھ سے اپنے قریب سے کھانا شروع کرو۔

حدیث نمبر 3: حضرت ام المؤمنین (میری ای) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اپنے چھ صحابہ کے ساتھ کھانا کھارہ ہے تھے کہ اتنے میں ایک دیہاتی آگیا اور اس نے دوہی لقوں میں سارا کھانا نمٹا دیا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اگر یہ شخص بسم اللہ پڑھ کر کھاتا تو یہ کھانا تم سب کو کافی ہو جاتا۔

ان تمام روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ کھانا شروع کرنے سے پہلے بسم اللہ پڑھنا چاہیے۔ کھانا شروع کرنے سے پہلے بسم اللہ کا پڑھنا سنت ہے۔ بہتر یہ ہے کہ پوری بسم اللہ الرحمن الرحیم بلند آواز سے پڑھی جائے تاکہ دوسروں کو بھی سن کر یاد آ جائے مگر صرف بسم اللہ پڑھنا بھی کافی ہے و گرنہ اس میں سے برکت ختم ہو جاتی ہے اور کھانا شیطان کھا جاتا ہے جس سے کھانے میں کمی واقع ہو جاتی ہے۔

کھانا دائیں ہاتھ سے کھانا سنت ہے مگر کچھ علماء اس کو واجب کہتے ہیں کیونکہ اس کی حدیث میں بڑی تاکید آئی ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: دائیں ہاتھ سے کھاؤ اور پیو، شیطان بائیں ہاتھ سے کھاتا اور پیتا ہے۔ ایک روایت میں ہے کہ ایک شخص بائیں ہاتھ سے کھا رہا تھا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے تنیبہ فرمائی کہ

دائیں ہاتھ سے کھاؤ۔ اس ظالم نے کہا کہ میں دائیں ہاتھ سے نہیں کھا سکتا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آئندہ بھی نہ کھا سکو گے۔ اس کے بعد اس کا دیا یا ہاتھ کبھی منہ تک نہ جاسکا۔ ایک اور روایت میں ہے کہ ایک عورت بائیں ہاتھ سے کھارہی تھی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے بد دعا فرمائی اور وہ عورت طاعون میں مری۔ کھانا پنے آگے سے ہی کھانا چاہیے۔ ہاں البتہ کھانے مختلف ہوں تو پھر کسی بھی طرف سے کوئی بھی کھانا کھایا جا سکتا ہے۔

2: جس طرح کھانے سے پہلے بسم اللہ پڑھنا سنت ہے اس طرح کھانے کے بعد بھی بہت ساری دعائیں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہیں۔ ایک روایت میں ہے کہ جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کھانے سے فارغ ہو جاتے تو یہ دعا پڑھتے:

الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَطْعَمَنَا وَسَقَانَا وَجَعَلَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ.

(کتاب الدعا للطبرانی: ص 280 رقم المحدث 898)

تمام تعریفیں اس پاک ذات کے لیے ہیں جس نے ہمیں کھلایا، پلایا اور ہم کو مسلمان بنایا۔

انسان مجموعہ ہے جسم اور روح کا۔ جسم کو غذائی تو اس کا شکر ادا کیا "أَطْعَمَنَا وَسَقَانَا" سے اور روح کی غذا ایمان کی دولت ہے جب وہ ملی تو اس کا شکر ادا کیا "جَعَلَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ" سے۔

ایک روایت میں ہے کہ جب دستر خوان انٹھایا جاتا تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم یہ دعا پڑھتے:

الْحَمْدُ لِلّٰهِ حَمْدًا كَثِيرًا أَطْبِقْنَا مُبَارَكًا فِيهِ غَيْرَ مُوَدَّعٍ وَلَا مُسْتَغْنَى عَنْهُ رَبُّنَا.

(کتاب الدعا: ص 278 رقم المحدث 893 وغیرہ)

اللہ ہی کے لیے ہے ایسی تعریف جو پاکیزہ ہے، برکت والی ہے، جونہ چھوڑی جاسکتی ہے اور نہ اس سے بے پرواہی کی جاسکتی ہے۔ اے ہمارے پروردگار (ہماری دعا قبول فرمा)

ایک روایت میں ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ جل شانہ ایسے بندے سے بہت ہی خوش ہوتے ہیں جو ایک لقمه کھائے یا ایک گھونٹ پانی پیے تو بھی اس پر اللہ کا شکر ادا کرے۔

(کتاب الدعا: ص 681 رقم الحدیث 901)

## بَابُ مَا جَاءَ فِي قَدْحِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے پیالہ کے بیان میں

حَدَّثَنَا الحُسَيْنُ بْنُ الْأَشْوَدِ الْبَعْدَادِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ حُمَيْدٍ  
قَالَ : حَدَّثَنَا عِيسَى بْنُ طَهْمَانَ، عَنْ ثَلِيلٍ قَالَ : أَخْرَجَ إِلَيْنَا أَنَّسُ بْنَ مَالِكٍ،  
قَدْحَ خَشِيبٍ غَلِيقًا مُضَيَّبًا بِحَبِيدٍ فَقَالَ : يَا نَائِبُ، هَذَا قَدْحُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ترجمہ: حضرت ثابت فرماتے ہیں کہ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ نے ہمیں  
کثری کاموٹا پیالہ نکال کر دکھایا جس پر لو ہے کے پتھرے لگے ہوئے تھے اور فرمایا:  
اے ثابت! یہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا پیالہ ہے۔

### زبدۃ:

جملہ روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے  
مختلف اوقات میں پانچ پیالے استعمال فرمائے ہیں، جن کے نام یہ ہیں:

(۱): ”رَیْان“ خوب سیراب کرنے والا

(۲): ”مُغِيْث“

(۳): ”مُضَيَّب“ جس پر لو ہے کا پتھر اچڑھا ہوا تھا

(۴): ”رُجَاج“ شیشے کا بنا ہوا

(۵): ”عَيْنَان“ کثری کا بنا ہوا

مگر جس پیالے کا حضرت انس رضی اللہ عنہ نے ذکر کیا ہے یہ حضرت انس  
رضی اللہ عنہ کے پاس تھا اور ان کی اولاد نظر بن انس کی میراث سے یہ آٹھ لاکھ کا

فروخت ہو۔

حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو اس پیالے سے تمام مشرب بات مثلا پانی، نبیذ، شہد اور دودھ پلائے ہیں۔ نبیذ یہ کہلاتا ہے کہ پانی میں بھوریا کشمکش ملادی جائے اور اس میں ان کا اثر اچھی طرح آجائے مگر اس میں نشہ پیدا نہ ہو کیونکہ نشہ آجائے تو پھر حرام ہے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي فَأَكَهَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے چلوں کے بیان میں

حَدَّثَنَا إِنَّمَا عِيلُ بْنُ مُوسَى الْفَزَارِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ : كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْكُلُ الْقِنَاءَ بِالْكُلُوبِ .

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن جعفر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کگڑی کوتازہ کھجور کے ساتھ کھایا کرتے تھے۔

زبدہ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم دونوں چلوں کو اکٹھا کر کہاتے تھے۔ اس کی وجہ یہ بھی ہو سکتی ہے کہ کگڑی سرد مزاج اور کھجور گرم مزاج ہوتی ہے، تو دونوں کو ملانے سے اعتدال پیدا ہوتا ہے۔ اسی طرح کھجور میٹھی اور کگڑی پھیکی ہوتی ہے تو دونوں کو ملانے سے مٹھاں میں اعتدال پیدا ہو جاتا ہے۔ اسی طرح حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت میں ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم تربوز اور کھجور کو ملا کر استعمال فرماتے تھے۔ حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا کی ایک روایت میں یہ بھی ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کگڑی کو نمک کے ساتھ کھایا کرتے تھے۔ کگڑی کو کھجور کے ساتھ ملا کر کھانے سے ایک فائدہ یہ بھی ہے کہ اس سے بدن میں موٹاپا ہوتا ہے۔

حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میری رخصتی کے وقت میری والدہ کو خیال ہوا کہ اس کا بدن کچھ فربہ ہو جائے تاکہ اٹھان کچھ

اچھا ہو جائے تو مجھے لکڑی تازہ کھجور کے ساتھ کھلاتیں جس سے میرے بدن میں اچھی فربہ آگئی۔

حضرت انس بن مالک کی روایت میں یہ بھی ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم خربوزہ اور تازہ کھجور میں ملا کر استعمال فرماتے تھے۔ حضرت مُعَاویہ بن عفراء کی بیٹی حضرت زبیعہ فرماتی ہیں کہ میرے چچا حضرت معاذ بن عفراء رضی اللہ عنہ نے تازہ کھجوروں کا ایک طبق جس پر روپیں دار چھوٹی چھوٹی لکڑیاں بھی تھیں، دے کر مجھے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بھیجا۔

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم لکڑیوں کو بہت پسند فرماتے تھے۔ جب میں آپ کی خدمت میں گئی تو آپ کے پاس بھریں سے زیور آیا ہوا تھا۔ آپ نے اس میں سے مٹھی بھر کر مجھے بھی عنایت فرمایا۔

2: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جب کسی نے پھل کو دیکھتے تو اس کو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں لا کر پیش کرتے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس کو ہاتھ میں لیتے اور یہ دعا پڑھتے:

اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي شَمَارِنَا، وَبَارِكْ لَنَا فِي مَدِينَتِنَا، وَبَارِكْ لَنَا فِي صَاعِنَا وَفِي مُدْنِنَا، اللَّهُمَّ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ عَبْدُكَ وَخَلِيلُكَ وَنَبِيُّكَ، وَإِنِّي عَبْدُكَ وَنَبِيُّكَ، وَإِنَّهُ دَعَاكَ لِنَكَّةً، وَإِنِّي أَدْعُوكَ لِلْمَدِينَةِ يَمْثُلُ مَا دَعَاكَ بِهِ لِنَكَّةً وَمِثْلِهِ مَعْهُ قَالَ: ثُمَّ يَدْعُ أَصْغَرَ وَلِيٍّ يَرِي أَهْدَافَ عِطْيِي كَلَّكَ الشَّرَّ.

اے اللہ! ہمارے سچلوں میں برکت عطا فرماء، ہمارے صاف اور مد میں بھی برکت عطا فرماء۔ اے اللہ! بے شک ابراہیم علیہ السلام تیرے بندے غلیل اور تیرے نبی تھے اور میں بھی تیر ابندہ اور نبی ہوں۔ انہوں نے آپ سے کہہ کر مدد کے لیے

دعا کی تھی اور میں آپ سے مدینہ کے لیے وہ دعا بھی مانگتا ہوں جو انہوں نے مکہ کے لیے مانگی تھی اور اس کے ساتھ مزید بھی اس جیسی (یعنی مکہ سے دو گناہ مدینہ کے لیے)۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اپنے قریب جس چھوٹے بچے کو دیکھتے تو وہ پھل اس کو عطا فرمادیتے۔

نوٹ: ”صاع“ اور ”مد“ اس زمانہ میں اجناس مانپنے کے بیان نے تھے۔

## بَابٌ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ شَرَابٍ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے پیونے کی چیزوں کے بیان میں

حَدَّثَنَا أَبْنُ أَبِي عُمَرَ قَالَ : حَدَّثَنَا سُفِيَّاُنُ ، عَنْ مَعْمِيرٍ ، عَنْ الزُّهْرِيِّ ،  
عَنْ عُرْوَةَ . عَنْ عَائِشَةَ ، قَالَتْ : كَانَ أَحَبَّ الشَّرَابِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْجَلْوُ الْبَارِدُ .

ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک  
صلی اللہ علیہ وسلم کو پیونے کی سب چیزوں میں میٹھی اور ٹھنڈی چیز بہت پسند تھی۔

### زبدۃ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاں کھانے کا خاص اہتمام نہیں ہوتا تھا۔  
جو میسر ہوتا اسی کو تناول فرمایا کرتے تھے۔ البتہ میٹھے اور ٹھنڈے پانی کا خاص اہتمام  
تھا۔ ”سقیا“ جو کہ مدینہ منورہ سے کئی میل کے فاصلہ پر ہے وہاں سے میٹھا پانی حضرت  
پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے لا یا جاتا تھا۔

2: حضرت امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ نے ایک دوسری روایت نقل فرمائی ہے  
جس کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ میں اور  
خالد بن ولید رضی اللہ عنہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ام المؤمنین  
(میری امی) حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا کے گھر گئے (حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا  
رشتے میں ان دونوں کی خالہ لگتی تھیں) وہ ایک برتن میں دودھ لائیں۔ حضرت پاک  
صلی اللہ علیہ وسلم نے اس میں سے نوش فرمایا، میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے  
دائیں جانب تھا اور خالد بن ولید بائیں جانب تھے تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے

ارشاد فرمایا: پینے کا حق تو نیز ہے (کیونکہ تو داعیں جانب ہے) اگر تو خوشی سے چاہے تو خالد بن ولید کو اپنا حق دے دے (کیونکہ وہ تجھ سے بڑا ہے) میں نے عرض کیا کہ حضرت میں آپ کے بچے ہوئے دودھ پر کسی اور کو اپنے اوپر ترین جیج نہیں دے سکتا۔ اس کے بعد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب کسی شخص کو حق تعالیٰ شانہ کوئی چیز کھلانیں تو وہ یہ دعا پڑھے:

اللَّهُمَّ تَارِكُ لَنَا فِيهِ وَأَطْعَنَنَا خَيْرًا مِّنْهُ.

اے اللہ! تو اس میں برکت عطا فرماء اور اس سے بہتر عطا فرماء۔  
اور اگر کسی شخص کو اللہ جل شانہ دودھ عطا فرمائیں تو وہ یہ دعا پڑھے:

اللَّهُمَّ تَارِكُ لَنَا فِيهِ وَزُدْنَا مِنْهُ.

اے اللہ! اس میں برکت عطا فرماء اور اس میں زیادتی عطا فرماء۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: دودھ کے علاوہ اور کوئی ایسی چیز نہیں جو کھانے اور پینے دونوں کے لیے کافی ہو۔

دونوں دعاؤں میں اسی بناء پر فرق ہے کہ جب دودھ سے بہتر کوئی غذا نہیں تو آپ نے فرمایا: دعائیں گو کر اے اللہ! اسی میں زیادتی عطا فرماء اور کھانے کے بارے میں فرمایا کہ اس سے بہتر عطا فرماء۔

چنانچہ میڈیکل سائنس والے کہتے ہیں کہ دودھ میں ہر قسم کے لحمیات، روغنیات، چربی، نشاستہ، پروٹین، نمکیات اور معدنیات پائے جاتے ہیں جو انسانی جسم کی نشوونما کے لیے ضروری ہیں۔ یہ تمام اجزا کسی بھی دوسری غذا میں نہیں پائے جاتے۔ بھی وجہ ہے کہ بچہ ابتدائی دوسال تک صرف دودھ پر گزارا کرتا ہے۔

## باب مَا جَاءَ فِي صِفَةِ شُرُبِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: اس بیان میں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم پانی کیسے پیتے تھے  
 حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ مَنْبِعٍ قَالَ : حَدَّثَنَا هُشَيْبٌ قَالَ : حَدَّثَنَا عَاصِمٌ  
 الْأَخْوَلُ ، وَمُغِيرَةُ ، عَنِ الشَّعْبِيِّ ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ : أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
 وَسَلَّمَ شَرَبَ مِنْ زَمْرَدَ وَهُوَ قَائِمٌ .

ترجمہ: حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم  
 نے زمرم کا پانی کھڑے کھڑے پیا تھا۔

حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ قَالَ : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ ، عَنْ حُسَيْنٍ  
 الْبَعْلَمِيِّ ، عَنْ عَمْرُو بْنِ شَعِيبٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدِّهِ قَالَ : رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى  
 اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَشَرِّبُ قَائِمًا وَقَاعِدًا .

ترجمہ: حضرت عمرو بن شعیب اپنے باپ اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ میں  
 نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو کھڑے ہو کر بھی اور بیٹھ کر بھی پانی پیتے دیکھا  
 ہے۔

حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ ، وَيُوسُفُ بْنُ حَمَادٍ ، قَالَا : حَدَّثَنَا عَبْدُ  
 الْوَارِثُ بْنُ سَعِيدٍ ، عَنْ أَبِيهِ عَصَامٍ ، عَنْ أَنَّسِ بْنِ مَالِكٍ ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
 وَسَلَّمَ : كَانَ يَتَنَفَّسُ فِي الِّإِقَاءِ ثَلَاثَةً إِذَا شَرِبَ . وَيَقُولُ : هُوَ أَمْرٌ أَوْ أَذْوَانِي .

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ  
 وسلم پانی پیتے وقت تین سانس لیتے تھے اور فرماتے تھے کہ اس طریقہ سے پانی خوش  
 گوار ہوتا ہے اور خوب سیراب کرتا ہے۔

حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي عُمَرَ قَالَ : حَدَّثَنَا سُفْيَانُ ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ يَزِيدَ بْنِ جَابِرٍ ،

عَنْ عَبْرِ الرَّحْمَنِ بْنِ أُبَيِّ عَمْرَةَ، عَنْ جَدِّهِ كَبِشَةَ، قَالَتْ : دَخَلَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَسَرِّبَ مِنْ قِرْبَةِ مُعَلَّقَةٍ قَائِمًا، فَقُمْتُ إِلَيْهَا فَقَطَعْتُهُ.

ترجمہ: حضرت کبیش رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم میرے گھر تشریف لائے۔ میرے گھر میں مشکیزہ لٹک رہا تھا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مشکیزے سے کھڑے کھڑے پانی نوش فرمایا۔ پھر میں نے اٹھ کر مشکیزے کا منہ کاٹ لیا۔

## زبدۃ:

1: پانی پینے میں سنت طریقہ بیٹھ کر پینا ہے مگر کسی عذر کی بنا پر کھڑے ہو کر بھی پیا جاسکتا ہے مگر زمزم کا پانی قبلہ رو کھڑے ہو کر اور پیٹ بھر کر پینا افضل اور سنت ہے۔ زمزم پینے کے بعد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ دعا بھی ثابت ہے:

اللَّهُمَّ إِذِ أَسْتَلْكَ عِلْمًا ذَاقِعًا وَرُزْقًا وَسَعَاؤْ شَفَاءً مِنْ كُلِّ دَاءٍ.

اے اللہ! میں تجھ سے نفع دینے والا علم، وسعت والارزق اور تمام بیماریوں سے شفاء مانگتا ہوں۔

وضوء سے بچ ہوئے پانی کو بھی کھڑے ہو کر پینا مستحب ہے۔ علامہ شامی رحمۃ اللہ علیہ نے بعض بزرگوں سے وضوء سے بچ ہوئے پانی کے پینے کو بیماریوں سے شفاء حاصل کرنے کے لیے مجرب علاج نقل کیا ہے۔

پانی تین سانس میں پینا چاہیے۔ حدیث کے مطابق یہ خوب سیراب کرتا ہے اور خوب ہضم ہوتا ہے اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کی جو روایت ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم پینے کے درمیان دوسانس لیتے تھے۔ تو اس کا مطلب یہ ہے کہ درمیان میں دو وقفے فرماتے تھے جس کے سانس تین ہی بنتے ہیں۔ ایک سانس میں پانی نہ پینا چاہیے۔ یہ خلاف سنت ہونے کے علاوہ کئی بیماریوں کے پیدا ہونے کا

باعث ہے بالخصوص ضعفِ اعصاب کا سبب بنتا ہے اور معدہ اور جگر کے لیے نقصان کا سبب ہے۔

حدیث: ایک روایت حضرت کبشہ رضی اللہ عنہا سے ہے کہ ان کے گھر میں اور دوسری روایت حضرت انس رضی اللہ عنہ سے ہے کہ حضرت ام سلیم رضی اللہ عنہا (والدہ حضرت انس رضی اللہ عنہ) کے گھر میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے مشکیزے کے ساتھ منہ مبارک لگا کر کھڑے ہو کر پانی پیا اور ان دونوں (حضرت کبشہ اور حضرت ام سلیم رضی اللہ عنہما) نے اپنے اپنے موقع پر مشکیزے کامنہ کاٹ لیا۔

پانی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے کھڑے ہو کر کسی عذر کی بناء پر پیا اور ان صحابیات نے مشکیزے کامنہ کیوں کاٹا؟ اس کی محمد شین نے دو جہیں بیان فرمائی ہیں:

(۱): ایک تو تبرکاً، یعنی جس حصہ کو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا لعاب مبارک لگا تھا اس کو کاٹ کر اپنے پاس برکت کے لیے محفوظ کر لیں۔

(۲): جس جگہ پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا لعاب مبارک لگا ہے اس پر کسی اور کامنہ نہ لگ سکے یعنی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے لعاب مبارک کی بے ادبی نہ ہو۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي تَعْظِيرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے خوشبوگانے کے بیان میں

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ رَافِعٍ، وَغَيْرُهُ وَاجِدٌ قَالُوا : حَدَّثَنَا أَبُو أَحْمَدَ الزَّبِيرِيُّ  
قَالَ : حَدَّثَنَا شَيْبَانُ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْمُخْتَارِ، عَنْ مُوسَى بْنِ أَنَسِ بْنِ مَالَكٍ،  
عَنْ أَبِيهِ قَالَ : كَانَ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سُكَّةً يَتَطَبَّبُ إِلَيْهَا.

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک عطردان تھا جس میں سے آپ خوشبو استعمال فرماتے تھے۔

حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبْنُ أَبِي فُلْدَيْكِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُسْلِمٍ بْنِ جُنْدُبٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِنِ عُمَرَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : ثَلَاثٌ لَا تُرْدُ : الْوَسَائِلُ، وَالدُّهْنُ، وَاللَّبَنُ.

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تین چیزوں کو لوٹانا نہیں چاہیے؛ تکیہ، خوشبو دار تیل اور دودھ۔

حَدَّثَنَا حَمْوُدُ بْنُ غَيْلَانَ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو ذَاوِدَ الْحَفَرِيُّ، عَنْ سُفْيَانَ،  
عَنْ الْجُبَرِيِّيِّ، عَنْ أَبِي نَصْرَةَ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : طِيبُ الرِّجَالِ مَا ظَهَرَ رِيحُهُ وَخَفِيَ لَوْنُهُ، وَطِيبُ النِّسَاءِ مَا ظَهَرَ لَوْنُهُ وَخَفِيَ رِيحُهُ.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مردوں کی خوشبو وہ ہے جس کی خوشبو ظاہر اور نگ مخفی ہو اور عورتوں کی خوشبو وہ ہے جس کا رنگ ظاہر ہو مگر خوشبو محسوس نہ ہو۔

## زبدۃ:

1: طہارت ہمارے دین کا ایک اہم اصول ہے اور خوشبو اس کا ایک جزء ہے۔ باوجود یہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا پسینہ مبارک دنیا جہان کی خوشبوؤں سے زیادہ خوشبو دار تھا حتیٰ کہ آپ جس راستے سے گزر جاتے وہاں سے بھی خوشبو ہی خوشبو ممکن تھی مگر پھر بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم خوشبو کو کثرت سے استعمال فرماتے اور دوسروں کو ترغیب دیتے۔

لہذا خوشبو کا استعمال سنت ہونے کے ساتھ ساتھ بطورِ خاص جمعہ، عیدین اور دیگر اجتماعات کے موقع پر زیادہ بہتر ہے کہ پسینہ کی وجہ سے کسی دوسرے کو اذیت نہ ہو۔

2: اگر ہدیہ میں کوئی شخص خوشبو دے تو اس کو رد نہیں کرنا چاہیے بلکہ خوشی سے قبول کرنا چاہیے۔ اسی طرح تکیہ اور دودھ کے بارے میں بھی مسئلہ یہی ہے۔ کیونکہ یہ چیزیں ہدیہ دینے والے پر کوئی بار نہیں ہوتیں اور واپس لوٹانے میں اس کی دل شکنی ہوگی۔ بعض روایات میں خوشبو دار پودے اور پھل کا ذکر بھی آیا ہے۔

3: مرد ایسی خوشبو استعمال کریں کہ جس کی خوشبو تو ظاہر ہو مگر رنگ ظاہرنہ ہو کیونکہ رنگ کا استعمال اور رنگوں سے اپنے آپ کو بنانا سنوار نامدوں کے لیے مناسب نہیں ہے اور عورتوں کو ایسی خوشبو استعمال کرنی چاہیے جس کا رنگ تو ظاہر ہو مگر خوشبو کی مہک غیر محروم مردوں تک نہ پہنچ، کیونکہ ایسی عورتوں پر لعنت بھیجی گئی ہے۔ البتہ گھر میں رہ کر خاوند کے لیے ہر قسم کی خوشبو استعمال کر سکتی ہے بلکہ خاوند کی چاہت ہو تو یہ مستحب ہے اور اس کے استعمال پر عورت کو اجر و ثواب بھی ملے گا کیونکہ خاوند کو خوش رکھنا اور عورت کا اس طرح رہنا کہ خاوند کی آنکھوں میں اس کی قدر بڑھے یہ شریعت مطہرہ میں پسندیدہ ہے۔

## باب کیف کان کلام رسول اللہ علیہ وسلم

باب: اس بیان میں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم گفتگو کیسے فرماتے تھے؟

حَدَّثَنَا جُعْمَيْلُ بْنُ مَسْعَدَةَ الْبَصْرِيَّ قَالَ : حَدَّثَنَا جُعْمَيْلُ بْنُ الْأَسْوَدِ ، عَنْ أَسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ ، عَنِ الزُّهْرِيِّ ، عَنْ عُرْوَةَ ، عَنْ عَائِشَةَ . قَالَتْ : مَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْرُدُ سُرْدَ كُمْ هَذَا ، وَكَيْنَةً كَانَ يَتَكَلَّمُ بِكَلَامٍ بَيْنِ فَصْلٍ ، يَجْفَفُهُ مَنْ جَلَسَ إِلَيْهِ .

ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری ای) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم تمہاری طرح جلدی جلدی بات چیت نہ فرماتے تھے بلکہ آپ بالکل صاف صاف بات کرتے تھے اور ہربات دوسری سے جدا ہوتی تھی جسے آپ کے پاس بیٹھنے والا چھی طرح ذہن میں شیئن کر لیتا تھا۔

### زبدۃ:

1: دوسری روایت میں حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم (بعض مرتبہ) اپنی بات کو تین تین مرتبہ دہراتے تھے تاکہ سنن والا چھی طرح بات سمجھ لے۔

اس روایت کا مطلب بعض محدثین یہ بیان فرماتے ہیں کہ جب مجمع زیادہ ہوتا تو آپ ایک مرتبہ دائیں جانب، ایک مرتبہ بایکن جانب اور ایک مرتبہ سامنے بیٹھنے والوں کی طرف متوجہ ہو کر بات ارشاد فرماتے تھے۔ بعض محدثین فرماتے ہیں کہ ذہین لوگ پہلی بار ہی سمجھ جاتے، متوسط درجہ کے لوگ دوسری بار اور سب سے ادنیٰ درجہ کے لوگ تیسرا بار سمجھ جاتے تھے۔ بعض محدثین فرماتے ہیں کہ پہلی بار بات

سنانے کے لیے، دوسری بار یاد کرانے کے لیے اور تیسری بار غور و فکر کرنے کے لیے آپ صلی اللہ علیہ وسلم بات کو تین مرتبہ ارشاد فرماتے تھے۔

تیسری روایت میں حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ میں نے ہند ابن ابی ہالہ رضی اللہ عنہ سے کہا جو کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے اوصاف اکثر بیان فرماتے تھے کہ مجھے بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی گفتگو کے بارے میں بتائیں کہ وہ کیسی ہوتی تھی؟ انہوں نے فرمایا: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم مسلسل (آخرت کے) غم میں مشغول رہتے اور ہمیشہ فکر مندر رہتے۔ آپ کے ہاں راحت نام کی کوئی چیز نہ تھی۔

آپ زیادہ تر خاموش ہی رہتے، بغیر ضرورت کے بات نہ فرماتے تھے۔ آپ کی تمام گفتگو ابتداء سے اخیر تک منہ بھر کر ہوتی تھی۔ (یعنی نوک زبان سے کٹے ہوئے لفظ ادا نہ فرماتے تھے) جامع کلمات کے ساتھ گفتگو فرماتے تھے (جامع کلمہ وہ ہوتا ہے کہ لفظ تو کم ہوں مگر معنی بہت زیادہ ہوں) آپ کا کلام بالکل ایک دوسرے سے ممتاز ہوتا تھا، نہ اس میں فضول بات ہوتی تھی اور نہ ہی کوتاہی ہوتی۔ آپ نہ تو سخت مزاج تھے اور نہ ہی کسی کی تذلیل فرماتے تھے۔

آپ اللہ کی نعمتوں کی قدر فرماتے تھے اگرچہ وہ بہت تھوڑی ہی کیوں نہ ہوں، کبھی نعمت کی مذمت نہ فرماتے تھے، البتہ کھانے کی چیز کی نہ مذمت فرماتے اور نہ ہی زیادہ تعریف فرماتے (البتہ کبھی کبھی اظہارِ رغبت یا کسی کی دلداری کے لیے خاص خاص چیزوں کی تعریف بھی فرمادیتے) آپ کو دنیا اور نہ ہی دنیا کی کسی چیز کی وجہ سے غصہ آتا تھا، البتہ حق کے معاملہ میں کوئی زیادتی کرتا تو پھر آپ اس قدر غصہ ہوتے کہ کوئی آپ کے غصہ کی تاب نہ لاسکتا اور کوئی روک بھی نہ لسکتا تھا جب تک کہ آپ اس کا انتقام نہ لے لیں۔ اپنی ذات کے لیے نہ ناراض ہوتے اور نہ ہی انتقام لیتے تھے۔

جب کسی جانب اشارہ فرماتے تو پورے ہاتھ سے اشارہ فرماتے، جب کسی چیز پر تجہ کا اظہار فرماتے تو ہاتھ کو پلٹ لیتے تھے، جب بات کرتے تو ہاتھ کو ملا لیتے (اور کبھی کبھی ہاتھ کو حرکت بھی دیتے) اور اپنے دائیں ہاتھ کی ہتھیلی کو بائیں ہاتھ کے انگوٹھے پر مارتے۔ جب آپ کسی سے ناراض ہوتے تو اس سے منہ پھیر لیتے اور بے تو جہی فرماتے یاد رکھتے اور جب خوش ہوتے تو حیا کی وجہ سے آنکھیں جھکا لیتے۔ ہنسی میں صرف مسکراتے تھے اور اس وقت آپ کے دندان مبارک اولے کی طرح سفید اور چمکدار معلوم ہوتے تھے۔

2: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اشارہ پورے ہاتھ سے فرماتے تھے۔ اس کی وجہ بعض محدثین یہ بیان فرماتے ہیں کہ ایک انگلی سے آپ توحید کا اشارہ فرماتے تھے، اس لیے غیر اللہ کی طرف ایک انگلی سے اشارہ نہ فرماتے تھے۔ بعض محدثین فرماتے ہیں کہ صرف انگلی سے اشارہ کرنا ناتواضع کے خلاف ہے، اس لیے آپ پورے ہاتھ سے اشارہ فرماتے تھے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي صَحِيقِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ہنسنے کے بیان میں

حَدَّثَنَا قُتْبَيْةُ بْنُ سَعْيَدٍ قَالَ : أَخْبَرَنَا ابْنُ لَهِيَعَةَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْمُغَيْرَةِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْحَارِثِ بْنِ جَزْءٍ ، أَنَّهُ قَالَ : مَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَكْثَرَ تَبَسُّمًا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن حارث رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ مسکرانے والا کوئی نہیں دیکھا۔

حدیث: حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں ایسے شخص کو جانتا ہوں جو سب سے پہلے جنت میں جائے گا اور اس شخص کو بھی جانتا ہوں جو سب سے آخر میں دوزخ سے نکلا جائے گا۔ پھر آپ نے ارشاد فرمایا: قیامت کے دن ایک شخص حق تعالیٰ کے دربار میں پیش کیا جائے گا اور حکم ہو گا کہ اس کے چھوٹے چھوٹے گناہ اس پر پیش کیے جائیں اور اس کے بڑے بڑے گناہ ظاہر نہ کیے جائیں۔ پھر اس سے پوچھا جائے گا کہ کیا تو نے فلاں فلاں روز یہ چھوٹے چھوٹے گناہ کیے ہیں؟ وہ اپنے گناہوں کا اقرار کرے گا، اس وقت انکار کی گنجائش نہ ہوگی۔ وہ شخص دل میں نہایت خوفزدہ ہو گا کہ یہ تو چھوٹے گناہ ہیں، میرے بڑے گناہوں کا کیا بنے گا؟ اسی دوران حکم ہو گا کہ اس کے ہر چھوٹے گناہ کے بدله میں اس کو ایک نیک دے دو۔ وہ شخص یہ حکم سنتے ہی بول اٹھے گا کہ ابھی تو میرے بہت سے گناہ باقی ہیں جو یہاں نظر نہیں آرہے۔

اس کے بعد حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ

علیہ وسلم اس کا یہ جملہ نقل کرنے کے بعد اتنا ہنسے کہ آپ کے دندان مبارک ظاہر ہو گئے۔ (یعنی کچھ دیر پہلے تو ڈر رہا تھا اور اب کس قدر خوش ہو کر اپنے گناہوں کو خود ظاہر کر رہا ہے)۔

حدیث: حضرت جریر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب سے میں نے اسلام قبول کیا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے حاضر خدمت ہونے سے کبھی نہیں روکا اور آپ مجھے جب بھی دیکھتے تو ہنستے تھے۔ ایک روایت میں ہے کہ مسکراتے تھے۔

حدیث: حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں اس شخص کو پہچانتا ہوں جو سب سے آخر میں دوزخ سے نکلے گا اور وہ آدمی گھستا ہوا نکلے گا، اس کو حکم ہو گا کہ جاؤ جنت میں داخل ہو جاؤ اور جنت میں داخل ہونے کے لیے جائے گا تو دیکھے گا کہ تمام لوگوں نے اپنی اپنی جگہ ٹھکانہ پکڑا ہوا ہے (یعنی جنت میں جگہ نہیں ہے)۔

وہ واپس آئے گا اور اللہ تعالیٰ سے صورت حال عرض کرے گا۔ پھر اس سے کہا جائے گا کہ تجھے دنیا کا وہ زمانہ یاد ہے جس میں تم رہا کرتے تھے (یعنی دنیا کتنی فراخ اور کشادہ تھی) وہ عرض کرے گا: جی ہاں یاد ہے۔ حکم ہو گا کہ اب تم کچھ تمناؤں کا اظہار کرو! پچنانچہ جو اس کا دل چاہے گا وہ اپنی ان خواہشات کا اظہار کرے گا۔ پھر اس کو کہا جائے گا کہ جن چیزوں کی تم نے آرزو کی ہے وہ بھی تم کو دیا اور پوری دنیا سے دس گنا مزید زیادہ بھی تم کو دیا۔ وہ شخص کہے گا: یا اللہ! آپ توباد شاہ ہیں، آپ بھی میرے ساتھ مذاق کرتے ہیں۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے دیکھا کہ اس موقع پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس قدر ہنسے کہ آپ کے دندان مبارک ظاہر

ہو گئے۔ (حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ہنسنا حق تعالیٰ کے انعام و اکرام کی زیادتی کی بناء پر تھا کہ یہ انعام تو اس شخص پر ہے جو سب سے زیادہ گنہگار ہے تبھی تو سب کے آخر میں جہنم سے نکلا گیا ہے۔ جب اس کا یہ حال ہے تو متمنی اور پر ہیز گاروں پر کیا کیا انعامات ہوں گے؟!)

حدیث: حضرت علی بن ربیعہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے پاس سواری لائی گئی تو آپ نے رکاب میں پاؤں رکھتے ہوئے ”بسم اللہ“ کہا اور جب سوار ہو چکے تو ”الحمد لله“ کہا پھر یہ دعا پڑھی:

سُبْحَانَ اللَّهِيْ سَمْكَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُفْرِنِيْنَ . وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمْنَقِلِبُونَ .

ترجمہ: پاک ہے وہ ذات جس نے اس سواری کو ہمارے تالیع کر دیا اور ہم تو اس کو قابو نہ کر سکتے تھے اور ہم نے اپنے پرورد گاری کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔

پھر تین دفعہ الحمد اللہ اور تین دفعہ اللہ اکبر کہا، پھر یہ دعا مانگی:

سُبْحَانَكَ إِنِّيْ ظَلَمَتُ نَفْسِيْ فَاعْفُرْ لِيْ فَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ .

ترجمہ: تیری ذات ہر عیب سے پاک ہے، تو مجھے معاف فرمادے کیونکہ تیرے علاوہ میرے گناہوں کو کوئی بھی معاف نہیں کر سکتا۔

پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ پڑھے۔ حضرت علی بن ربیعہ کہتے ہیں کہ میں نے پوچھا: اے امیر المؤمنین! آپ ہنسے کیوں ہیں؟ تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو ایسے ہی کرتے دیکھا جیسے میں نے خود کیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بھی ہنسے تھے تو میں نے عرض کیا تھا: اے اللہ کے رسول! آپ کیوں ہنسے ہیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب بندہ یہ کہتا ہے کہ یا اللہ میرے گناہ معاف فرمادے، کیونکہ بندہ جانتا ہے کہ میرے گناہ اللہ کے سوا کوئی

نہیں بخش سکتا تو اللہ تعالیٰ اس بندے کی اس بات پر بہت خوش ہوتے ہیں۔

حدیث: حضرت عامر بن سعد سے روایت ہے کہ حضرت سعد رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے جنگ خندق کے موقع پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو ہستے ہوئے دیکھا حتیٰ کہ آپ کے دانت مبارک ظاہر ہو گئے۔ عامر کہتے ہیں کہ میں نے پوچھا: آپ صلی اللہ علیہ وسلم کس بات پر ہنسے تھے؟ تو انہوں نے فرمایا: کافروں میں سے ایک شخص کے پاس ڈھال تھی اور سعد اگر چہ بڑے تیر انداز تھے مگر وہ کافر شخص اپنی ڈھال کو ادھر کر کے ڈھال کے ذریعہ اپنی پیشانی کا چاہ کر لیتا تھا۔

سعد نے (ایک موقع دیکھ کر) اپنے ترش سے تیر نکالا اور کمان میں چڑھایا۔ پھر جو نہیں اس کافرنے اپنا سراں ڈھال سے اوپر اٹھایا تو سعد رضی اللہ عنہ نے فوراً تیر چلایا۔ اب یہ تیر خطانہ ہوا بلکہ سیدھا اس شخص کی پیشانی پر لگا تو وہ شخص الٹ گیا، اس کی ٹانگ میں اور کوٹھ گئیں، پس حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم ہنس پڑے حتیٰ کہ آپ کے دندان مبارک ظاہر ہو گئے۔ عامر کہتے ہیں کہ میں نے حضرت سعد رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کس بات پر ہنسے تھے؟ تو انہوں نے کہا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سعد رضی اللہ عنہ کے اس عمل پر ہنسے تھے جو انہوں نے اس مشرک کے ساتھ کیا۔ (یعنی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس شخص کی چالاکی اور پھر اس کی سزا چکھ لینے کی وجہ سے ہنسے تھے)۔

2: ہنسی کی تین قسمیں ہیں:

(۱): تبسم... یعنی مسکراتا۔ اس میں آدمی کامنہ تو کسی قدر کھلتا ہے مگر ہنسی کی آواز نہیں آتی۔

(۲): بھک... یعنی ہنسنا۔ اس میں انسان منہ کھول کر ہنستا ہے، اس میں آواز بھی نکلتی ہے لیکن ہنسی کی آواز ذرا کمزور ہوتی ہے۔

(۳): تہقہہ... اس میں آدمی پورا منہ کھوں کر ہنتا ہے اور آواز بھی خوب نکلتی ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے ہنسی کی صرف پہلی ہی دو قسمیں ثابت ہیں، تیسری قسم ثابت نہیں کیونکہ یہ اعلیٰ درجہ کی غفلت کی علامت ہے۔ اگر ہنسی کی بات ہو تو ہنسی آجانافطری اور طبعی بات ہے مگر اس کی بھی ایک حد ہے۔ ہر وقت ہنسی اور مذاق تو ویسے ہی دل کو مردہ کر دیتی ہے۔ احادیث میں اس کی ممانعت آئی ہے۔

### زبدۃ:

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم باوجود طبعی غم کے اپنے صحابہ رضی اللہ عنہم کی دلداری کے لیے خندہ پیشانی اور تبسم فرمایا کرتے تھے۔ یہ کمال اور اعلیٰ درجہ کے اخلاق ہیں کہ دل میں غم ہونے کے باوجود ہم نشینوں کی رعایت کرتے ہوئے چہرے پر مسکراہٹ اختیار کرنا۔ بسا اوقات کسی مسکرانے یا ہنسنے والی بات پر طبعی طور پر بھی مسکرا پڑتے تھے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةِ مَرَاجِعِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے مراج مبارک اور دلگی کے بیان میں

حَدَّثَنَا هَمْبُودُ بْنُ غَيْلَانَ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ، عَنْ شَرِيكٍ، عَنْ  
عَاصِمٍ الْأَحْوَلِ، عَنْ أَنَّسِ بْنِ مَالِكٍ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَهُ : يَا  
ذَا الْأَذْنَيْنِ .

قَالَ هَمْبُودٌ : قَالَ أَبُو أُسَامَةَ : يَعْنِي يُمَازِحُهُ .

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ان کو (یعنی حضرت انس بن مالک کو) ایک مرتبہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے دو کانوں والے۔

### زبدۃ:

کان سب کے دوہی ہوتے ہیں مگر ممکن ہے کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ کے کان جسم کے لحاظ سے کسی قدر بڑے ہوں یا چھوٹے یا بہت تیز ہوں کہ بات دور سے سن لیتے ہوں۔

حدیث: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ ہی سے مردی ہے، فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے ساتھ میل جول میں مراج بھی فرمایا کرتے تھے۔ چنانچہ آپ میرے چھوٹے بھائی سے فرماتے: اے ابو عییر! تمہارا نیغیر کدھر ہے؟!

حضرت انس رضی اللہ عنہ کے چھوٹے بھائی نے ایک چھوٹا سا پرندہ "نیغیر" نامی پال رکھا تھا جس کی چونچ سرخ تھی۔ نیغیر کا ترجمہ بعض حضرات نے "لال" کیا ہے اور بعض نے "بلبل" کیا ہے۔ یہ پرندہ مر گیا تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم

نے ان سے خوش طبی اور دل گئی کے طور پر فرمایا: اے ابو عمیر! تمہارا نجیر کدھر ہے؟

حدیث: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ کسی شخص نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے سواری کے لیے جانور طلب کیا تو آپ نے فرمایا: تمہیں اوٹی کا بچہ دیں گے۔ اس شخص نے عرض کیا کہ حضرت! میں اوٹی کا بچہ لے کر کیا کروں گا؟ تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: بڑا اونٹ بھی تو اونٹی کا بچہ ہی ہوتا ہے۔

زبدۃ: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے تو یہ بات مراح کے طور پر ارشاد فرمائی تھی مگر محمد شین فرماتے ہیں کہ اس میں اس طرف اشارہ بھی نکلتا ہے کہ آدمی دوسرے کی بات خوب غورو فکر سے سنے، جلد بازی نہ کرے۔

حدیث: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک شخص دیہات کا رہنے والا تھا جس کا نام ”زاہر“ تھا، وہ جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوتا تو دیہات کا تحفہ پیش کرتا اور جب وہ مدینہ منورہ سے واپس جانے لگتا تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس کو کوئی تحفہ عنایت فرمادیتے۔ ایک مرتبہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ زاہر ہمارا دیہات ہے اور ہم اس کے شہر ہیں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس سے محبت فرماتے تھے۔ یہ صاحب بچھ زیادہ خوش شکل نہیں تھے۔ ایک دفعہ وہ اپنا سامان فروخت کر رہا تھا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے پیچھے سے آکر کوئی بھرپی (یعنی اس کی آنکھوں پر ہاتھ رکھ لیا) اور اس کو اپنے ساتھ ملا لیا) تاکہ وہ آپ کونہ دیکھ سکے۔ تو وہ کہنے لگا: کون ہو؟ مجھے چھوڑ دو۔ مگر جب اس نے پیچان لیا تو اپنی کمر کو بڑے اہتمام سے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سینہ مبارک کے ساتھ ملنے لگا۔ پھر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اس غلام کو کون خریدے گا؟ اس نے کہا: حضرت! میں تو کھوٹا غلام ہوں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تو اللہ نزدیک تو کھوٹا نہیں ہے یا حضرت پاک صلی اللہ علیہ

وسلم نے فرمایا کہ تو اللہ کے ہاں بڑا قیمتی ہے۔

### زبدۃ:

اس حدیث مبارک میں اگرچہ ظاہری طور پر تو مراح ہے مگر اس میں بھی بڑی حکمتیں پوشیدہ ہیں۔ دیکھیں! یہ شخص غلام نہ تھا مگر چونکہ تجارت کی مشغولی میں اس قدر منہمک تھا، توجہ الی اللہ نہ تھی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے سمجھایا کہ اللہ تعالیٰ سے توجہ ہٹا کر خواہشات کے غلام نہ بنو۔ مگر بعد میں جب اسی شخص کا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تلبیس یعنی اتصال نصیب ہو گیا تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تو اللہ تعالیٰ کے ہاں بہت قیمتی ہے۔

ظاہر ہے جس کو ایمان کی حالت میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے بدن مبارک دیکھنے کی سعادت نصیب ہو گئی تو دنیا بھر کے ولی اس کی جوتی کا مقابلہ نہیں کر سکتے اور جس کو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی اس قدر محبت اور اتنا اتصال نصیب حاصل ہوا س کی خوش قسمتی اور سعادت مندی پر دو جہان قربان ہوں۔

حدیث: حضرت حسن بصری علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں ایک بوڑھی عورت حاضر ہوئی اور عرض کیا: حضرت! دعا فرمادیں کہ اللہ تعالیٰ مجھے جنت میں داخل فرماویں۔ تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

يَا أَمْرُ فُلَانٍ، إِنَّ الْجَنَّةَ لَا تَدْخُلُهَا عَجُوزٌ.

بوڑھی عورت جنت میں داخل نہ ہو گی۔

وہ عورت روتی ہوئی واپس لوٹنے لگی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اس کو کہہ دو کہ جنت میں بڑھاپے کی حالت میں نہ جائے گی بلکہ اللہ تعالیٰ جنتی عورتوں کو نو عمر کنواریاں بنادیں گے اور اللہ تعالیٰ نے آیت پاک ﴿إِنَّ أَنْشَانَهُنَّ

إِنْشَاءٌ فَجَعَلْنَا هُنَّ أَنْجَارًا عَزِيزًا أَثْرَابًا۔ میں اسی مضمون کو بیان فرمایا ہے [آیت کا مفہوم یہ ہے: ہم نے ان عورتوں کو ایسا بنایا ہے کہ وہ کنواریاں ہی رہیں گی یعنی صحبت کے بعد کنواریاں بن جائیں گی]

### زبدۃ:

خوش طبعی اور مراح کرنا جائز بلکہ سنت ہے مگر اس کے لیے کچھ شرائط ہیں:  
 [۱] : پہلی شرط یہ ہے مراح کثرت کے ساتھ نہ ہو ورنہ اس سے وقار ختم ہو جاتا ہے اور دل میں سختی پیدا ہو جاتی ہے۔ کثرت مراح اللہ تعالیٰ کے ذکر سے روک دیتا ہے اور فرائض میں کوتاہی کا سبب بنتا ہے۔  
 [۲] : دوسری شرط یہ ہے کہ یہ ایذائے مسلم کا سبب نہ ہو۔

[۳] : تیسرا شرط یہ ہے کہ اس میں صاف اور صریح جھوٹ نہ ہو جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت میں ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنہم نے عرض کیا: حضرت! آپ ہم سے مراح بھی فرماتے ہیں! تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہاں ہاں مگر میں کبھی غلط بات نہیں کرتا۔

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ذاتی وقار اتنا بڑا ہوا تھا کہ ایک مہینہ کی مسافت سے آدمی پر آپ کا رعب چھا جاتا تھا۔ تو اگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم مراح اور تسم کا اہتمام نہ فرماتے تو آپ کے صحابہ رضی اللہ عنہم آپ سے استفادہ نہ کر سکتے۔ اس لیے مراح حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک خاص ضرورت تھی۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي صِفَةٍ كَلَامِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الشِّعْرِ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے شعر پڑھنے اور پڑھانے کے بیان میں  
 حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ خُجَّرٍ قَالَ: حَدَّثَنَا شَرِيكٌ، عَنْ الْمِقْدَادِ بْنِ شُرَيْحٍ، عَنْ  
 أَبِيهِ، عَنْ عَائِشَةَ، قَالَتْ: قِيلَ لَهَا: هُلْ كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 يَتَمَثَّلُ بِشَيْءٍ مِنَ الشِّعْرِ؟ قَالَتْ: كَانَ يَتَمَثَّلُ بِشِعْرٍ ابْنِ رَوَاحَةَ، وَيَتَمَثَّلُ  
 بِقَوْلِهِ: وَيَأْتِيَكِ بِالْأَخْبَارِ مَنْ لَمْ تُرَوْدَ.

ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ان سے کسی  
 نے پوچھا کہ کیا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کبھی کسی کا شعر بھی پڑھا کرتے تھے؟ تو  
 انہوں نے جواب دیا: ہاں آپ کبھی حضرت عبد اللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ کا شعر  
 بطور تمثیل کے پڑھا کرتے تھے اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس کلام کو بھی  
 پڑھا کرتے تھے:

”وَيَأْتِيَكِ بِالْأَخْبَارِ مَنْ لَمْ تُرَوْدَ“

[ترجمہ: تیرے پاس کبھی ایسا شخص بھی نبیریںلاتا ہے جس کو تو نے کوئی معاوضہ  
 ادا نہیں کیا]

### زبدۃ:

حضرت عبد اللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ تو مشہور صحابی ہیں۔ غزوہ موت میں  
 شہید ہوئے ہیں۔ جو مصرع آپ صلی اللہ علیہ وسلم پڑھا کرتے تھے وہ عرب  
 کے مشہور طرفہ بن عبد کا ہے۔

اس کا مکمل شعر یوں ہے:

سَتُبَدِّلُنِي لَكَ الْأَيَّامُ مَا كُنْتَ جَاهِلًا  
وَيَأْتِيَكَ بِالْأَخْبَارِ مَنْ لَمْ تُرَوَّدْ

ترجمہ: تیرے پاس زمانہ غفریب ایسی خبریں لائے گا جس سے تو جاہل ہے اور تجھے ایسا شخص خبریں دے گا جس کو تو نے زاد راہ نہیں دیا۔

بعض علماء کہتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی مثال بیان فرمائی ہے کہ بلا کسی اجرت کے گھر بیٹھے بیٹھے آپ لوگوں کو جنت اور جہنم کی خبریں، گزشتہ انیاء علیہم السلام اور قوموں کے حالات اور تمام احکام سنارہا ہوں مگر اے کافرو! تم کس قدر ظالم ہو کہ قدر نہیں کرتے۔

حدیث: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ سب سے سچا کلمہ جو کسی شاعرنے کہا ہے وہ لبید کا یہ کلمہ ہے:

آلَّا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلَّ اللَّهُ بِأَطْلَ

آگاہ ہو جاؤ! کہ اللہ کے سواد نیا کی ہر چیز فانی ہے۔

(پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا): قریب تھا کہ امیہ بن ابی الصلت مسلمان ہو جاتا۔

### زبدہ:

لبید بن ربیعہ عرب کے بہت بڑے شاعر تھے۔ نو سال زمانہ جاہلیت کے گزارے۔ اللہ تعالیٰ نے ایمان کی توفیق دی۔ پچاس سال زندہ رہ کر اسلام کی خدمت کی۔ ایک سو چالیس کی عمر میں وفات پائی۔ اسلام لانے کے بعد شعر کہنا چھوڑ دیتے تھے اور فرماتے تھے کہ میری شاعری کے بجائے سورہ بقرہ ہی کافی ہے۔

ان کا مکمل شعر یوں ہے:

أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلَّ اللَّهُ بِأَطْلُ  
وَكُلُّ نَعِيمٍ لَا حَالَةَ زَائِلٌ

(جمع الوسائل: ج 2 ص 430)

[خبر دار! دنیا کی ہر چیز سوائے اللہ کے فانی ہے اور دنیا کی ہر نعمت ختم ہونے والی ہے]  
دنیا کی نعمتیں دھوکے اور حضرت کے سوا کچھ نہیں ہیں اور انسان عنقریب  
اس فانی جہان سے کوچ کر جائے گا۔

دوسر اشاعر امیہ بن ابی الصلت طائف کا رہنے والا تھا۔ مختلف مذاہب کا  
مطالعہ رکھتا تھا تو حیدر اور قیامت کا قائل تھا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے نبوت  
کا اعلان کیا تو یہ حسد میں آگیا اور کہنے لگا کہ نبوت کا حقدار تو میں تھا۔ اس کا کلام نہایت  
اچھا تھا۔ اس لیے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ قریب تھا کہ امیہ بن  
ابی الصلت اسلام لے آتا۔ مگر اس پر بد بختی غالب آگئی۔ اس کا ایک شعر ہے:

لَكَ الْحَمْدُ وَالنَّعْمَاءُ وَالْفَضْلُ رَبَّنَا

فَلَا شَيْءَ أَعْلَى مِنْكَ حَمْدًا وَلَا هُجْداً

ترجمہ: اے ہمارے رب! آپ ہی کے لیے سب تعریفیں، سب نعمتیں، سب فضیلتیں  
ہیں، آپ سے زیادہ کوئی تعریف کے قابل نہیں اور نہ ہی بڑائی کے لائق۔

حضرت شریدر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضرت پاک صلی  
اللہ علیہ وسلم کے پیچھے سواری پر بیٹھا ہوا تھا۔ میں نے آپ کو امیہ کے سو شعر  
سنائے۔ آپ ہر شعر پر فرماتے: ”اور سناؤ!“ اور آخر میں فرمایا کہ قریب تھا کہ امیہ  
اسلام لے آتا۔

حدیث: حضرت جذب بن سفیان بھلی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی  
اللہ علیہ وسلم کی انگلی پر پتھر سے چوٹ لگ گئی جس کی وجہ سے انگلی مبارک سے خون

نکل پڑا۔ اس پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ شعر پڑھا:

هُلْ أَنْتِ إِلَّا إِصْبَعُ ذَمِيْتِ  
وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ مَا لَقِيتِ

ترجمہ: تو ایک انگلی ہی ہے جو خون آلو دھو گئی ہے اور تجھے یہ تکلیف بھی تو اللہ کے راستے میں ہی آئی ہے۔

### زبدۃ:

اکثر محمد شین علماء کی رائے کے مطابق یہ قصہ غزوہ احمد کا ہے، اگرچہ بعض غزوہ خندق اور بعض بھرت سے بھی پہلے کاتباتے ہیں۔ اس شعر کے بارے میں علامہ واقدی علیہ الرحمة کی رائے یہ ہے کہ یہ شاعر عرب ولید بن ولید کا شعر ہے اور ابن ابی الدنیا کی رائے کے مطابق یہ شعر حضرت عبد اللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ کا ہے۔ اس میں کوئی ایسی بات نہیں ہے۔ یہ دونوں کا بھی ہو سکتا ہے۔

بعض حضرات کہتے ہیں کہ یہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا اپنا شعر ہے۔ اگر ایسا ہو تو اس پر یہ اعتراض نہیں ہو سکتا کہ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

”وَمَا عَلِمْنَاكُمْ شِعْرًا وَمَا يَنْبَغِي لَهُ“ [سورہ یسین: 69]

کہ ہم نے آپ کو شعر کہنا سکھایا ہے اور نہ ہی آپ کے مناسب ہے۔ کیونکہ ایک آدھ شعر کہنے سے آدمی شاعر نہیں ہو جاتا۔ دوسری بات یہ ہے کہ ”شعر“ اس کلام کو کہتے ہیں جو بالقصد ہو اور جو کلام بلا ارادہ قافیہ بندی کے ساتھ زبان پر جاری ہو جائے اسے شعر نہیں کہتے۔

حدیث: حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے کسی نے پوچھا: اے ابو عمارہ! کیا آپ لوگ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو جنگ نہیں میں چھوڑ کر بھاگ گئے تھے؟ تو

حضرت براء بن عازب رضي الله عنه نے فرمایا: نہیں! حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے پشت نہیں پھیری بلکہ فوج میں سے بعض جلد بازوں نے (جن میں اکثر قبیلہ بنو سلیم اور مکہ کے نو مسلم نوجوان تھے) قبیلہ ہوازن کے تیروں کی وجہ سے منہ پھیر لیا تھا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اپنے خچر پر سوار تھے اور حضرت ابوسفیان بن الحارث بن عبد المطلب رضي الله عنه نے خچر کی لگام پکڑ رکھی تھی۔ آپ اس وقت یہ فرمائے تھے:

أَكَا النَّيْمُ لَا كَذِبٌ..... أَكَا أَبْنُ عَمِّيْدِ الْمَظْلِبِ

میں بلا شک و شبہ نبی ہوں اور عبد المطلب کی اولاد میں سے ہوں۔

### زبدۃ:

1: یہ واقعہ سن 8 بھری کا ہے۔ اس سخت ترین اور اچانک حملہ کے موقع پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ خلفاء راشدین سمیت تقریباً ایک سو صحابہ کرام رضي الله عنہم ثابت قدم رہے اور باقی لوگ وقتی طور پر منتشر ہو گئے مگر جب بعد میں حضرت عباس رضي الله عنه نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم پر آواز دی تو سارے حضرات والپس لوئے اور دوبارہ دشمن پر کوڈ پڑے اور اللہ تعالیٰ نے فتح عطا فرمائی۔

2: اس موقع پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے دادا عبد المطلب کی طرف نسبت فرمائی کہ میں عبد المطلب کا بیٹا ہوں۔ اس کی وجہ بعض محدثین یہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے والد کا انتقال زمانہ حمل میں ہی ہو گیا تھا، اس لیے آپ اہن عبد المطلب کے نام سے ہی مشہور تھے۔ بعض فرماتے ہیں کہ آپ کے غلبہ کی اطلاع قریش مکہ کو آپ کے دادا نے دی تھی۔ گویا اب تصدیق کا وقت تھا۔ بعض کہتے ہیں کہ یہ مکہ کے سردار تھے اور بہت مشہور تھے۔ ان کی شهرت کی وجہ

سے آپ نے اپنی نسبت ان کی طرف کر دی۔

حدیث: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم عمرۃ القضا کے موقع پر مکہ میں داخل ہوئے تو حضرت عبد اللہ بن رواحہ رضی اللہ عنہ آپ کے آگے آگے چل رہے تھے اور یہ اشعار پڑھ رہے تھے:

خَلُوا بَيْنِ الْكُفَّارِ عَنْ سِبِّيلِهِ  
الْيَوْمَ نَصْرِبُكُمْ عَلَى تَنْزِيلِهِ  
ضَرَبَا يُبَيِّنُ الْهَامَ عَنْ مَقِيلِهِ  
وَيُدْهِلُ الْخَلِيلَ عَنْ خَلِيلِهِ

ترجمہ: اے کفار کے بیٹو! حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا راستہ چھوڑ دو! آج ہم تم کو اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ حکم کے مطابق ایسا ماریں گے کہ کھوپڑیوں کو تن سے جدا کر دیں گے اور دوست کو دوست بھول جائے گا۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کہا: اے عبد اللہ بن رواحہ! آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے اور وہ بھی حرم کی سرز میں پر شعر پڑھتے ہو؟! اس پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے عمر! اس کو چھوڑ دو (یعنی شعر پڑھنے دو) کفار پر یہ شعر تیروں سے زیادہ اثر کر رہے ہیں۔

### زبدۃ:

سن 6 ہجری میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے عمرہ کا ارادہ فرمایا۔ کفار نے حدیبیہ کے مقام پر روک لیا۔ اس وقت جن شرائط کے تحت صلح ہوتی ان میں سے ایک شرط یہ بھی تھی کہ اس سال مسلمان واپس چلے جائیں اور آئندہ سال آکر عمرہ ادا کریں۔ تو اب سن 7 ہجری میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اسی عمرہ کی قضاکی غرض سے مکہ تشریف لائے تھے۔ تو یہ واقعہ سن 7 ہجری عمرۃ القضا کا ہے۔

2: میدان جنگ میں اشعار کہنا جس سے مسلمانوں کے حوصلے بند ہوں یا کفار کے حوصلے پست ہوں یہ لسانی جہاد میں داخل ہے۔ حضرت کعب رضی اللہ عنہ نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ حق تعالیٰ شانے نے قرآن کریم میں شعر کی مذمت فرمائی ہے تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: مَوْمَنْ تلوار سے بھی جہاد کرتا ہے اور زبان سے بھی، اور یہ زبانی جہاد بھی ایسا ہی ہے کہ گویا تم تیر بر سا رہے ہو۔

حدیث: حضرت جابر بن سمرة رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں سو سے زیادہ مرتبہ بیٹھا ہوں جن میں صحابہ رضی اللہ عنہم اشعار پڑھتے تھے اور زمانہ جاہلیت کے قصے بھی نقل کرتے تھے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم (ان کو روکتے نہ تھے) بلکہ خاموشی سے سنتے تھے اور کبھی کبھار (ان کے مسکرانے کی بات پر) مسکراتے بھی تھے۔

### زبدۃ:

اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ اگرچہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم خود تو شعر نہیں کہتے تھے کیونکہ یہ آپ کی شان کے مناسب نہ تھے، البتہ آپ نے صحابہ رضی اللہ عنہم کو کبھی روکا بھی نہیں ہے۔ لہذا شعروشاعری بذات خود کوئی بری چیز نہیں ہے۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم حضرت حسان بن ثابت رضی اللہ عنہ کے لیے مسجد میں منبر مبارک رکھوا یا کرتے تاکہ وہ اس پر کھڑے ہو کر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں فخر یہ شعر پڑھیں یا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے دفاع کریں (یعنی کفار کے اعتراضات کے جواب دیں) حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم

فرماتے تھے: اللہ تعالیٰ روح القدس کے ذریعہ حسان کی مدد فرمائیں جب تک یہ دین کی مدد کرتے رہیں۔

### زبدۃ:

- 1: حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ روح القدس سے ملاعِ اعلیٰ کی پوری جماعت مراد ہے جن میں حضرت جبرائیل علیہ السلام بھی شامل ہیں۔
- 2: ”شعر“ ایسے کلام کو کہتے ہیں جو قصہ و ارادہ کے ساتھ مقتضی اور موزون بنایا گیا ہو۔ شعر کے بارے میں بعض روایات سے مذمت اور بعض سے تعریف ثابت ہے۔ مگر خلاصہ سب روایات کا یہ ہے کہ شعر کی ذات میں کوئی بھلائی ہے نہ ہی برائی، مضمون صحیح اور مفید ہو تو شعر اچھی چیز ہے اور مضمون جھوٹ یا غیر مفید ہو تو شعر بری چیز ہے۔ توجہ حکم مضمون کا ہے وہی حکم شعر کا بھی ہے لیکن بہتر ہونے کی صورت میں بھی اس میں انہاک اور کثرت سے مشغولی ممنوع ہے۔
- 3: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی زندگی میں اپنی زبان مبارک سے قصد آکوئی شعر نہیں کہا کیونکہ یہ ایک ایسا علم ہے جو کہ آپ کی شان کے مناسب نہیں ہے۔ البتہ آپ نے دوسروں کے اشعار بطور شہادت اور دلیل کے اپنی زبان مبارک سے بعض اوقات ادا فرمائے ہیں۔ آپ کسی شاعر کا مکمل شعر یا اس کا ایک حصہ بعض اوقات ذکر فرمادیتے تھے جیسا کہ گز شتر روایات میں گزر ہے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي كَلَامِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي السَّمَرِ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے رات کو قصے سننے اور سنانے کے بیان میں

حَدَّثَنَا الْحَسْنُ بْنُ صَبَّاجِ الْبَرَّارُ قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو النَّضْرِ قَالَ: حَدَّثَنَا  
أَبُو عَقِيلِ بْنِ الشَّفَعِيِّ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَقِيلٍ، عَنْ مُجَاهِلٍ، عَنْ الشَّعْبِيِّ، عَنْ مَسْرُوقٍ،  
عَنْ عَائِشَةَ، قَالَتْ: حَدَّثَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ لَيْلَةٍ نِسَاءُ  
خَدِيشًا، فَقَالَتِ امْرَأَةٌ مِنْهُنَّ: كَانَ الْحَدِيثُ حَدِيثُ خُرَافَةَ فَقَالَ: أَتَدْرُونَ مَا  
خُرَافَةُ، إِنَّ خُرَافَةَ كَانَ رَجُلًا مِنْ عُذْرَةَ، أَسْرَرْتُهُ الْجِنُّ فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَمَكَثَ فِيهِمْ  
دَهْرًا، ثُمَّ رَدُواهُ إِلَى الْإِنْسَانِ فَكَانَ يُجَدِّدُ النَّاسَ بِهَا أَوْ فِيهِمْ مِنَ الْأَعْجَبِ،  
فَقَالَ النَّاسُ: حَدِيثُ خُرَافَةَ.

ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری ای) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ایک رات حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے گھر والوں کو ایک قصہ سنایا تو ایک زوجہ محترمہ نے کہا کہ یہ تو خرافہ کی بات معلوم ہوتی ہے۔ تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جانتی بھی ہو کہ خرافہ کا اصل قصہ کیا ہے؟ خرافہ بنوغدرہ قبیلہ کا آدمی تھا اور جنات اس کو اٹھا کر لے گئے تھے۔ پھر وہ عرصہ تک جنات میں رہا۔ بعد میں وہ جنات خرافہ کو واپس لو گوں میں چھوڑ گئے تو خرافہ نے جو عجیب و غریب قصہ جنات میں دیکھے تھے وہ لوگوں میں بیان کرتا تھا۔ اس کے بعد سے یہ مشہور ہو گیا کہ جب بھی لوگ عجیب بات دیکھتے تو لوگ کہتے کہ یہ تو خرافہ کا قصہ ہے۔

زبدۃ:

زمانہ جاہلیت میں جنات کا نہایت غلبہ تھا اور لوگوں کو بہت ساتے تھے۔ ان سے باتیں کرتے تھے۔ اٹھا کر لے جاتے تھے۔ عورتوں سے صحبت تک کیا کرتے تھے۔ اسلام کے بعد ان کا زور ٹوٹ گیا۔

ُخرا فہ کا قبیلہ بنو عذرہ یمن کا قبیلہ تھا جس کے بارے میں مشہور ہے کہ اس قبیلہ کی عورتیں بہت حسین و جمیل تھیں۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ایک مرتبہ گیارہ عورتیں ایک جگہ اکٹھی بیٹھے گئیں اور آپس میں پختہ وعدہ کیا کہ وہ اپنے خاوندوں کی حالت کو تجھی بیان کریں گی، کوئی بات نہیں چھپائیں گی۔

پہلی عورت نے کہا کہ میرا خاوند لا غر اوٹ کا گوشت ہے اور وہ گوشت بھی سخت دشوار گزار پہاڑ کی چوٹی پر ہے، نہ پہاڑ کا راستہ آسان ہے کہ وہاں چڑھنا ممکن ہو اور نہ ہی گوشت عمدہ ہے کہ اس کو ضرور حاصل کیا جائے۔

زبدۃ:

اس عورت نے خاوند کی برائی بیان کی ہے کہ میرا خاوند نکما، بد مزاج اور بد اخلاق ہے، اس کو آسانی کے ساتھ پالینے میں بھی کوئی فائدہ نہیں چہ جائیکہ اس کو مشقت کے ساتھ حاصل کیا جائے۔

دوسری عورت نے کہا کہ میں اپنے خاوند کا تذکرہ نہیں کرتی کیونکہ اگر میں نے بیان کرنا شروع کیا تو مجھے ڈر ہے کہ میں ادھرانہ چھوڑ سکوں گی اور اس کے ظاہر و پوشیدہ عیب بیان کروں گی۔

زبدۃ:

معلوم ہوتا ہے کہ اس عورت کا خاوند سر پا عیب تھا۔

تیسری عورت نے کہا: میرا خاوند بہت ہی بے تکالما ہے (اور بد اخلاق ایسا ہے کہ) اگر میں بول پڑوں تو طلاق کا خطہ اور اگر چپ رہوں تو درمیان میں ہی لٹکی رہوں۔

## زبدۃ:

کہتے ہیں کہ زیادہ لمبا ہونا بے وقوفی کی علامت ہے یعنی میرا خاوند بے وقوف ہے اور بد اخلاق بھی کہ کوئی چیز مانگ بیٹھوں تو طلاق دے دے گا، اگر نہ مانگوں اور چپ رہوں تو میرا خیال نہیں کرتا۔ اب میں درمیان میں لٹکی ہوں، نہ تو شادی شدہ عورتوں میں شمار ہوں، نہ ہی کنواریوں میں کہ کسی اور خاوند کا بندوبست کر سکوں۔ چوتھی عورت نے کہا: میرا خاوند تہامہ کی رات کی طرح معتدل ہے، نہ زیادہ گرم نہ زیادہ ٹھنڈا، نہ ہی کوئی خوف والی بات ہے اور نہ ہی تنگ دل ہے۔

## زبدۃ:

یعنی نہ ہی معمولی معمولی بات پر طیش میں آتا ہے اور نہ یہ کہ بڑے سے بڑے حادثہ پر بھی بے حس ہو، نہ اس کے پاس رہنے سے خوف ہوتا ہے کہ ناراض ہو گیا تو کیا بننے گا؟ اور نہ ہی ساتھ رہنے سے دل تنگ ہو کر اکتا جاتا ہے۔ مکہ مکرمہ کے گرد و نواح کو ”تہامہ“ کہتے ہیں۔ اس کا موسم رات کو ہمیشہ معتدل ہی رہتا ہے، خواہ دن کو گرمی ہی کیوں نہ ہو، اس عورت کا نام مہد بنت ابی ہرودمہ بتلایا جاتا ہے۔ پانچویں عورت نے کہا کہ میرا خاوند جب گھر میں داخل ہوتا ہے تو چیتاں بن جاتا ہے اور باہر نکلتا ہے تو شیر بن جاتا ہے، جو کچھ گھر میں ہوتا ہے اس کی تحقیقات نہیں کرتا۔

## زبدۃ:

اس عورت نے اپنے خاوند کی قدرے تعریف اور قدرے مذمت بیان کی ہے کہ گھر میں آتا ہے تو چیتاں بن جاتا ہے اور چیتے کی تین خصلاتیں مشہور ہیں: (1) کثرت سے جماع کرنا، (2) کثرت سے سونا اور (3) غافل رہنا

مطلوب یہ کہ جب گھر آتا ہے تو صحبت بہت کرتا ہے، خوب سوتا ہے اور گھر میلو معاملات میں لاپرواہی کرتا ہے اور گھر سے باہر شیر ہوتا یعنی شیر کی طرح اس کا خوب رعب ہے۔ اس کے سامنے کوئی دم نہیں مار سکتا اور گھر میلو معاملات کی تحقیق نہیں کرتا کہ کیا پکایا؟ کیا کھایا؟ اور کیا لیا؟ اور کیا دیا؟ یہ سب ہماری صوابدید پر ہوتا ہے۔

چھٹی عورت نے کہا کہ میرا خاوند کھاتا ہے تو سب کچھ چٹ کر جاتا ہے اور جب پیتا ہے تو سب چڑھا جاتا ہے، جب لیتا ہے تو کیلائی کپڑے میں لیٹ جاتا ہے اور کسی کی طرف ہاتھ نہیں بڑھاتا کہ اس کا حال معلوم کر سکے۔

### زبدۃ:

اس عورت کے بیان میں تعریف بھی ہو سکتی ہے اور مذمت بھی۔ مذمت تو ترجمہ سے ظاہر ہے اور اگر تعریف ہو تو مطلوب یہ ہے کہ اس کے گھر میں وسعت ہے، ہر قسم کے کھانے کھاتا ہے، تمام قسم کے مشروبات پیتا ہے، بے فکر ہو کر سوتا ہے، کسی کے کپڑے میں ہاتھ ڈال کر کسی اور کوپریشان نہیں کرتا اور کسی کی طرف ہاتھ نہیں بڑھاتا یعنی وہ نہ گالی گلوچ کرتا ہے اور نہ کسی کی عزت پر حملہ کرتا ہے۔

ساتویں عورت نے کہا کہ میرا خاوند صحبت سے عاجز اور بے وقوف ہے، دنیا کی ہر بیماری اس میں ہے (جب ناراض ہو) تو بد اخلاق ایسا کہ سر پھوڑ دے یا ہاتھ ٹانگ توڑ دے یا دونوں ہی کر گزرے۔

### زبدۃ:

اس نے اپنے خاوند کی خوب مذمت کی ہے۔

آٹھویں عورت نے کہا کہ میرا خاوند خرگوش کی طرح نرم ہے اور زعفران کی خوشبوکی طرح مہلتاتا ہے۔

## زبدۃ:

اس عورت نے اپنے خاوند کی تعریف کی ہے اور خوب کی ہے۔

نویں عورت نے کہا میرا خاوند بلند ستونوں والا، بڑی راکھ والا، لمبے قد والا، مجلس کے قریب والا ہے۔ اس عورت کا نام ناشرہ بنت اوس ہے۔

## زبدۃ:

اس عورت نے خاوند کی چار صفتیں بیان کی ہیں؛

[۱]: بلند ستونوں والا ہے یعنی بڑی بڑی کوٹھیوں کا مالک ہے۔

[۲]: بڑی راکھ والا ہے یعنی مہمان نواز ہے کہ کھانا اس کے گھر بہت پکتا ہے اس لیے راکھ بھی بہت زیادہ ہوتی ہے۔

[۳]: لمبے قد والا ہے یعنی مردوں میں مناسب لمبے قد کا ہونا حسن کی علامت ہے۔

[۴]: مجلس کے قریب والا ہے یعنی دارالمشورہ کے قریب اس کا گھر ہے۔ ایک مطلب تو یہ ہے کہ لوگ اس سے بہت زیادہ مشورہ کرتے ہیں، اس لیے گھر ہی مشورہ کی جگہ کے قریب ہے تاکہ آنے میں دیر نہ ہو، جب ضرورت پڑی فوراً بلالیا۔ دوسرا مطلب یہ ہے کہ چونکہ مشورہ کے لیے لوگ جمع ہوتے ہیں اور ان کے کھانے کا بندوبست کرنا پڑتا ہے تو اس نے گھر قریب ہی بنایا ہوا ہے تاکہ کھانا جب چاہیں آسکے۔

دسویں عورت نے کہا کہ میرا خاوند مالک ہے اور مالک کا کیا حال بیان کروں! مالک ان سب خاوندوں سے بہتر ہے جن کا ذکر ان عورتوں نے کیا ہے۔ اس کے اونٹ باہر چرنے کے لیے بہت کم جاتے ہیں، اکثر گھر کے قریب بیٹھے رہتے ہیں، جب وہ باجے کی آواز سنتے ہیں تو یقین کر لیتے ہیں کہ ان کے ذبح ہونے کا وقت قریب آگیا ہے۔

## زبدۃ:

اس عورت کا نام کبشه بنت مالک ہے۔ اس نے بھی خاوند کی تعریف کی

ہے یعنی میرے خاوند کے ہاں مہمانداری بہت کثرت سے ہوتی ہے، اس لیے اونٹ چڑنے کے لیے نہیں جاتے بلکہ گھر کے قریب بیٹھے رہتے ہیں تاکہ جب ضرورت پڑے تو فوراً ذبح کیا جاسکے اور جب کوئی مہمان آتا ہے تو یہ اس کی خوشی میں پہلے شراب کباب اور باجے کا بندوبست کرتا ہے۔ باجے کی آواز سننے ہی اونٹ سمجھ جاتے ہیں کہ اب ان کی باری ہے۔

گیارہویں عورت نے کہا کہ میر اخاوند ابوزرع ہے اور ابوزرع کی کیا تعریف کروں کہ وہ کیسا آدمی تھا؟ اس نے میرے کانوں کو زیوروں سے بھردیا اور کھلا کھلا کر میرے بازوں کو چبی سے پر کر دیا۔ مجھے اتنا خوش رکھتا تھا کہ میں اپنے آپ کو بھی بہت اچھی لگنے لگی تھی۔ وہ مجھے ایسے گھر سے لا یا جن کے پاس چند بکریاں تھیں اور بہت مشقت میں تھے اور مجھے ایسے لوگوں میں لے آیا جن کے پاس گھوڑے، اونٹ اور کھیتی کے لیے بیل اور کسان بھی تھے۔ خوش اخلاق ایسا کہ میری کسی بات پر برانہ مناتا۔ میں دن چڑھے صبح تک سوتی رہتی، کوئی نہ جگاتا اور کھانے پینے میں ایسی فراخی کہ خوب سیر ہو کر چھوڑ دیتی۔

ابوزرع کی ماں کی کیا بات ہے! اس کے بڑے بڑے برتن تھے، گھر بڑا و سعیج اور کشادہ تھا۔ ابوزرع کے بیٹی کے کیا کہنے؟ وہ ایسا چھریرے اور پھر تینے بدن والا تھا کہ پہلی ایسی جیسے سوتی ہوئی تلوار اور ایسا کم خوراک کہ بکری کا ایک پایہ ہی اس کو کافی ہو جاتا۔ ابوزرع کی بیٹی کی بھی کیا بات ہے! ماں باپ کی فرمانبردار بھاری جسم والی (عربوں کے ہاں عورت کا موتا ہونا حسن کی علامت ہے) ایسی موٹی تازی کہ سوکن اس سے جلتی تھی۔ ابوزرع کی باندی بھی بڑی باکمال تھی، گھر کی بات کبھی باہر جا کر نہ پھیلاتی، کھانے کی معمولی سی چیز بھی بغیر اجازت خرچ نہ کرتی تھی، گھر کو بھی بڑا صاف شفاف رکھتی تھی۔

ہمارا وقت بہت اچھا گزر رہا تھا کہ ایک دن ابو زرع صبح ایسے وقت گھر سے نکلا جب دودھ کے برتن بلوئے جا رہے تھے۔ راستہ میں ایک عورت ملی جس کے نیچے اس کے دو چیتی کی طرح کے بچے اناروں (یعنی پستانوں) سے کھیل رہے تھے۔ پس ابو زرع نے مجھے طلاق دے کر اس کے ساتھ نکاح کر لیا اور میں نے بھی اس کے بعد ایک ایسے شخص سے نکاح کر لیا جو کہ سردار تھا، عمدہ گھوڑے پر سوار ہو کر خطی نیزا پکڑتا تھا، بڑا شاہ سوار تھا، مجھے اس نے بے شمار نعمتیں دیں، ہر قسم کے جانوروں کا جوڑا جوڑا دیا اور کہا کہ ام زرع! خوب کھاہ پیڑا اور اپنے گھروالوں کو بھی پہنچاؤ۔ ام زرع کہتی ہیں: اگر میں اس دوسرے خاوند کی دی ہوئی ساری چیزوں کو بھی جمع کر لوں تو بھی ابو زرع کے ایک برتن کو نہیں پہنچ سکتیں۔

حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ اس کے بعد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں تمہارے حق میں ایسا ہوں جیسا ابو زرع ام زرع کے حق میں۔

### زبدۃ:

1: ان روایات سے پتا چلتا ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے قصہ بیان ہوا اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے سماعت بھی فرمایا۔ بعض روایات سے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے قصہ بیان کرنا بھی ثابت ہے۔ لہذا اس سے قصہ سننے اور سنانے کا جواز بھی نکلتا ہے۔ مگر قصہ گوئی کے لیے شرط یہ ہے کہ قصہ ایسا نہ ہو جس سے اخلاق تباہ ہوں، اس سے فرائض کی ادائیگی میں کوتاہی ہو، اس میں کسی کی غیبت ہو بلکہ اہل خانہ کے سامنے کوئی قصہ ان کی دل جوئی کے لیے بیان کرنا تو بہت ہی اچھی بات ہے۔

2: اس آخری اور دوسری روایت میں چونکہ ام زرع کے قصہ کی تفصیل ہے

لہذا اس روایت کا نام ”حدیث ام زرع“ پڑ گیا ہے۔ مگر اس پر ایک اعتراض یہ ہوتا ہے کہ اس میں تو محور توں نے اپنے خاوندوں کے عجیب بیان کیے تھے اور یہ تو سراسر غیبت ہے پھر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے کیسے سن لیے؟ اس کا آسان سا جواب یہ ہے کہ کسی ایسے غیر معروف شخص کے حالات کو بیان کرنا جس کو لوگ نہ جانتے ہوں یہ غیبت میں داخل نہیں۔

3: اس روایت کے آخر میں ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا سے فرمایا کہ میں تمہارے لیے ایسے ہوں جیسے ابو زرع ام زرع کے لیے۔ مگر روایات میں یہ اضافہ بھی ہے کہ ”مگر میں تھے طلاق نہ دوں گا“ حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا: حضرت! میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں، ابو زرع کی کیا حقیقت ہے؟! آپ تو اس سے بہت بڑھ کر بیں !!

## بَابُ مَا جَاءَ فِي تَوْمِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سونے کے بیان میں

حَدَّثَنَا هُصَيْلُ بْنُ الْمُشَكْنَى قَالَ : حَدَّثَنَا عَنْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ مَهْدَىٰ قَالَ :  
حَدَّثَنَا إِسْرَائِيلُ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ يَزِيدَ، عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ،  
أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا أَخْلَقَ مَضْجَعَهُ وَضَعَ كَفَّهُ الْيُمْنَى تَحْتَ  
خَدِّهِ الْأَمْيَمِينَ، وَقَالَ : رَبِّيْ قَنِيْ عَذَابَكَ يَوْمَ تَبَعَّثُ عِبَادَكَ.

ترجمہ: حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم جب آرام فرمانے کے لیے بستر پر تشریف لے جاتے تو اپنا دیاں ہاتھ داکیں رخسار کے نیچے رکھتے اور یہ دعا پڑھتے:

رَبِّيْ قَنِيْ عَذَابَكَ يَوْمَ تَبَعَّثُ عِبَادَكَ.

اے میرے رب ا مجھے اپنے عذاب سے بچالیما جب اپنے بندوں کو تو اٹھائے گا (یعنی قیامت کو)

اور ایک روایت میں ”يَوْمَ تَجْمَعُ عِبَادَكَ“ کے الفاظ ہیں یعنی جس دن تو اپنے بندوں کو جمع کرے گا۔ مطلب دونوں کا ایک ہے۔

### زبدۃ:

اس باب میں دو چیزیں بیان ہوئی ہیں؛ سونے کی دعائیں اور طریقہ۔ پہلے سونے کی دعائیں ساری پڑھ لیں، پھر طریقہ سمجھیں۔ اللہ تعالیٰ عمل کی توفیق عنایت فرمائے۔ آمین

حضرت خدیفہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ

وَسَلَمَ بِسْتَرِ پُر لَیْثَتْ تَوِیْدَ دَعَا پڑھتے:  
اللّٰهُمَّ بِاسْمِکَ أَمُوتُ وَأَحْيٰنِ.

اے اللہ! میں تیرے ہی نام کے ساتھ مرتا ہوں (یعنی سوتا ہوں) اور تیرے ہی نام کے ساتھ زندہ ہوں گا (اس میں سونے اور جانے کی موت اور حیات سے تشبیہ دی ہے کیونکہ نیند کے دوران بھی انسان کے اعضاء موت کی طرح ہی معطل ہو جاتے ہیں۔ اسی لیے نیند کو ”اخت الموت“ (یعنی موت کی بہن کہتے ہیں)

اور جب آپ بیدار ہوتے تو فرماتے تھے:

اَنْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي اَحْيَانَا بَعْدَ مَا اَمَاتَنَا وَإِلَيْهِ النُّشُورُ.

تمام تعریفیں اس اللہ کے لیے ہی ہیں جس نے ہمیں مارنے کے بعد پھر زندہ کیا (یعنی سلانے کے بعد بیدار کیا) اور اسی کی طرف ہم کو لوٹ کر جانا ہے۔

حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم جب رات کو بستر پر آرام فرمانے لگتے تو دونوں ہاتھوں کو (دعا مانگنے کے طریقہ پر) جمع فرماتے۔ پھر تین سورتیں؛ قل ہو اللہ واحد، قل اعوذ بر رب الفلق اور قل اعوذ بر رب الناس پڑھ کر ہاتھوں پر دم کرتے۔ پھر حسب استطاعت پورے جسم پر ہاتھوں کو پھیرتے۔ ابتداء سر سے فرماتے اور یہ عمل تین مرتبہ دھراتے تھے۔

### زبدۃ:

اس کے علاوہ الم سجدہ، تبارک الذی کا ہمیشہ پڑھنا اور آیت الکرسی، سورہ البقرۃ اور سورہ الواقعہ کا پڑھنا بھی ثابت ہے۔ ایک روایت میں یہ بھی ہے کہ جو شخص سوتے وقت قرآن کریم کی ایک سورت پڑھ کر سو جاتا ہے تو ایک فرشتہ اس کی حفاظت پر اس کے جانے تک مقرر ہو جاتا ہے۔

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم جب اپنے بستر پر تشریف لاتے تو یہ دعا پڑھتے:

اَنْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي اَطْعَمَنَا وَسَقَانَا وَكَفَانَا وَأَوْاَنَا، فَكَمْ فَيْنَ لَّا كَافِنَ لَهُ  
وَلَا مُؤْوِي.

تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ ہی کے لیے ہیں جس نے ہم کو کھلایا، پلایا اور ہماری ضروریات کے لیے کافی ہو گیا اور ہم کو ٹھکانا عطا فرمایا کیونکہ کتنے لوگ ایسے ہیں جن کو نہ کوئی کفایت کرنے والا ہے اور نہ ہی ٹھکانا دینے والا۔

2: سونے کا طریقہ: یہ ہے کہ اپنے دائیں ہاتھ کو دائیں رخسار کے نیچے رکھ کر دائیں جانب کو لیٹ جائے۔ اگر ممکن ہو تو قبلہ رو ہو جائے۔ دائیں کروٹ پر سونا مستحب ہے، اس لیے کہ یہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا داعیٰ معمول تھا۔ اس میں خاص حکمت یہ ہے کہ آدمی کا دل بائیں جانب ہے، تو دائیں کروٹ پر سونے سے آدمی کا دل اوپر رہتا ہے اور گہری نیزد نہیں ہوتی، آدمی چونکا سوتا ہے اور بائیں کروٹ لینے میں نقصان یہ ہے کہ جب دل نیچے کی جانب ہو گا تو پورے بدن کا زور اس پر پڑے گا اور بدن کا مواد اس پر اثر کرے گا۔ چونکہ دل اعضائے رئیسہ میں سے ایک اہم عضو ہے اس لیے اس پر مواد کا تھوڑا سا اثر بھی بہت سے امراض کا سبب بن جاتا ہے۔ حضرت ابو عبادہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ دائیں کروٹ پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سونے کا معمول اس وقت تھا جب وقت زیادہ ہوتا اور اگر کبھی وقت کم ہوتا تو ہاتھ پر ٹیک لگا کر ہی تھوڑی دیر آرام فرمائیتے تھے۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي عِبَادَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عبادت کے بیان میں

حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعْيَدٍ، وَبَشْرُ بْنُ مُعَاذٍ، قَالَا : حَدَّثَنَا أَبُو عَوَادَةَ، عَنْ زَيَادِ بْنِ عَلَاقَةَ، عَنِ الْمُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةَ قَالَ : صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى اتَّفَعَثَ قَدَّمَاهُ فَقَيِّلَ لَهُ : أَتَشْكِكُ فَهَذَا وَقَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَكَ مَا تَقْدَمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ ؛ قَالَ : أَفَلَا أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا .

ترجمہ: حضرت میرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اس قدر لمبی نفل نماز پڑھی کہ آپ کے قدم مبارک میں ورم آگیا۔ آپ سے صحابہ رضی اللہ عنہم نے عرض کیا: حضرت! آپ اس قدر تکلیف اٹھاتے ہیں اور مشقت برداشت فرماتے ہیں حالانکہ اللہ تعالیٰ نے آپ کی اگلی پچھلی لغزشیں تو معاف فرمادی ہیں۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا (کہ جب اللہ تعالیٰ نے مجھ پر اتنا بڑا احسان فرمایا ہے) تو کیا میں اس کا شکر گزار بندہ نہ ہوں؟

حضرت اسود بن یزید فرماتے ہیں کہ میں نے ام المؤمنین امی عائشہ رضی اللہ عنہا سے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی رات کی نماز کے متعلق پوچھا کہ رات کو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا کیا معمول تھا؟ تو (یہری امی) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا: آپ رات کے پہلے حصہ میں سو جاتے، پھر قیام فرماتے تھے، اس کے بعد جب سحری کا وقت قریب ہوتا تو آپ وترادا فرماتے، پھر آپ اپنے بستر پر تشریف لے آتے، پھر اگر آپ کو رغبت ہوتی تو اپنی الہیہ کے ساتھ صحبت فرماتے، پھر جب اذان ہوتی تو آپ نیزی سے اٹھتے، اگر آپ حالت جنابت میں ہوتے تو غسل

فرماتے ورنہ صرف وضو فرمائیتے۔

### زبدۃ:

اطباء کے نزدیک بھی صحبت کا بہترین وقت اخیر شب ہے کیونکہ یہ اعتدال کا وقت ہے۔ اول وقت میں پیٹ بھرا ہوتا ہے اور ایسی حالت میں صحبت نقصان دہ ہوتی ہے اور بھوک کی حالت میں اور زیادہ نقصان دہ ہوتی ہے۔ اخیر شب کا وقت اس لحاظ سے بھی بہتر ہوتا ہے کہ اس میں خاوند اور بیوی دونوں کی طبیعت میں سوکراثنے کے بعد خوب نشاط ہوتا ہے۔

لیکن یہ سب طبی مصلحتیں اور حکمتیں ہیں، شرعی طور پر ہر وقت جائز ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی اول شب اور دن کے مختلف اوقات میں بھی صحبت کرنا ثابت ہے۔ البتہ علماء نے لکھا ہے کہ عین نماز کے وقت صحبت کرنے سے اگر حمل ٹھہر جائے تو اولاد والدین کی نافرمان ہوتی ہے۔

**حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ، عَنْ هِشَامٍ يَعْنِي أَبْنَ حَسَّانَ، عَنْ هُمَّةِ بْنِ سِيرِينَ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِذَا قَامَ أَكْحُلْ كُفَّةً مِنَ الْلَّيْلِ فَأُفْتَتِحْ صَلَاتُهُ بِرَكْعَتَيْنِ خَفِيفَتَيْنِ.**

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب رات کو تہجد کے لیے اٹھو تو اول دو منحر کعتیں پڑھ لیا کرو۔

### زبدۃ:

اس سے مراد تجیہ الوضو کی دور کعتیں ہیں جن کی ادائیگی سے نیند کا غلبہ دور ہو کر بدن میں چھتی آجائے گی، پھر اس کے بعد معمول کے مطابق تہجد کی نماز چار، آٹھ، بارہ رکعتات حسب توفیق ادا کرے۔

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا عام معمول دور کعت تجیہ الوضوء، آٹھ

رکعت تہجد اور تین رکعت و تر پڑھنے کا تھا مگر یہ ایسی خاص تحدید نہ تھی کہ کم و بیش نہ ہو بلکہ مختلف اوقات میں مختلف رکعتیں بھی منقول ہیں۔

مثلا حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کی روایت میں ہے کہ آپ تیرہ رکعت پڑھتے تھے۔ حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہما کی ایک روایت میں ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول رمضان اور غیر رمضان میں گلدارہ رکعتیں پڑھنے کا تھا، آٹھ رکعت تہجد اور تین رکعت و تر۔ حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہما کی ایک روایت ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم رات کو نور رکعت پڑھتے تھے۔ ایک روایت کی تصریح کے مطابق چھ رکعت تہجد اور تین رکعت پڑھتے تھے یعنی چھ رکعت تہجد اور تین رکعت و تر۔ حضرت ام المؤمنین میری امی عائشہ رضی اللہ عنہما کی ایک روایت میں ہے کہ اگر کسی عذر کی وجہ سے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم رات کو تہجد ادا نہ فرماسکتے تو دن کو بارہ رکعتیں ادا فرماتے تھے۔ نیز مختلف روایات سے دور رکعت تہجد اور تین رکعت و تر، چار رکعت تہجد اور تین رکعت و تر، چھ رکعت تہجد اور تین رکعت و تر، آٹھ رکعت تہجد اور تین رکعت و تر، دس رکعت تہجد اور تین رکعت و تر بھی ثابت ہیں۔

### زبدۃ:

وتروں کی ادائیگی میں احتاف کا مذہب یہ ہے کہ تین و تر ایک سلام کے ساتھ ادا کرنے چاہیے جبکہ حضرت امام شافعی علیہ الرحمۃ کے نزدیک تین و تر دو سلاموں کے ساتھ ادا کرنے چاہیے۔ امام مالک علیہ الرحمۃ دونوں طریقوں سے اجازت دیتے ہیں۔ اس لیے ہم تو احتاف کے پابند ہیں۔ البتہ اس مسئلے میں جھگڑنا نہیں چاہیے کیونکہ دوسرا مسلک بھی ائمہ کا ہے اور بعض روایات میں وتروں کے بعد بھی دور رکعت بیٹھ کر ادا فرمانے کا ذکر آیا ہے۔ اس حساب سے تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ

وسلم سے سترہ رکعت ثابت ہو گئیں؛ دور کعت تجیہ الوضوء، آٹھ رکعت تہجد، تین رکعت وتر، دور کعت بیٹھ کر نفل اور دور کعت فجر کی سنتیں۔

### حدیث:

حضرت حذیفہ بن یمیان رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے ایک رات حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نماز پڑھی۔ جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نماز میں داخل ہوئے تو آپ نے ”اللَّهُ أَكْبَرُ دُو الْمُلْكُوتِ وَالْجَنَوْبُتِ وَالْكَبِيرَيَةِ وَالْعَظَمَةِ“ فرمایا۔ پھر آپ نے سورت بقرۃ تلاوت فرمائی۔ پھر رکوع قیام کے برابر فرمایا۔ اس میں ”سُبْحَانَ رَبِّ الْعَظِيمِ سُبْحَانَ رَبِّ الْعَظِيمِ“ ہی کہتے رہے۔ پھر آپ نے سر اٹھایا اور قیام بھی رکوع کے برابر فرمایا اور اس میں ”لِرَبِّ الْحَمْدُ لِرَبِّ الْحَمْدُ“ ہی پڑھتے رہے۔ پھر آپ نے رکوع کے برابر سجدہ فرمایا۔ اس میں آپ ”سُبْحَانَ رَبِّ الْأَعْلَى سُبْحَانَ رَبِّ الْأَعْلَى“ پڑھتے رہے۔ پھر آپ نے سر مبارک اٹھایا اور دو مسجدوں کے درمیان بھی سجدہ کی مقدار کے برابر بیٹھے رہے۔ اس میں ”رَبِّ الْأَعْفُرْ لَرَبِّ الْأَعْفُرْ“ پڑھتے رہے۔ اسی طرح آپ نے ان میں سورۃ بقرہ، آل عمران، سورہ نساء اور سورہ مائدہ یا سورہ انعام کی تلاوت فرمائی۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت ہے کہ ایک رات حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم تہجد کی نماز میں ایک ہی آیت بار بار تلاوت فرماتے رہے۔ اس روایت میں اس آیت کا ذکر کرنہیں مگر دوسری روایت میں ہے کہ وہ آیت سورہ المائدۃ کی یہ ہے:

إِنْ تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ.

اگر تو ان کو سزا دے تو یہ تیرے بندے ہیں اور اگر تو ان کو معاف فرمادے  
توبے شک تو غالب ہے، حکمت والا ہے۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت  
پاک صلی اللہ علیہ وسلم وفات کے قریب اکثر نوافل بیٹھ کر پڑھتے تھے۔

#### زبدۃ:

عام امیوں کو بیٹھ کر نفل نماز پڑھنے کا آدھا ثواب ملتا ہے لیکن حضرت پاک  
صلی اللہ علیہ وسلم کو بیٹھ کر نفل پڑھنے کا بھی اتنا ہی ثواب ملتا ہے جتنا کہ آپ کو کھڑے  
ہو کر نفل پڑھنے کا ثواب ملتا ہے۔ بیٹھ کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا نوافل پڑھنا ضعف  
اور کمزوری کی وجہ سے ہوتا تھا یا امت کو یہ تعلیم دینے کے لیے کہ بیٹھ کر پڑھنا بھی جائز  
ہے، نماز کے لیے طاقت سے زیادہ مشقت برداشت کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اگر  
بڑھاپے یا کسی عارضہ کی وجہ سے آدمی زیادہ دیر کھڑا نہیں ہو سکتا تو بیٹھ کر بھی نماز پڑھ  
سکتا ہے مگر نفل نماز بغیر کسی عذر کے بھی بیٹھ کر پڑھ سکتا ہے بلکہ بیٹھا ہوا درمیان میں  
کھڑا ہو سکتا ہے اور کھڑا ہوا درمیان میں بیٹھ کر نفل نماز مکمل کر سکتا ہے۔

حدیث: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک  
صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ دور کعت ظہر سے پہلے، دور کعت ظہر کے بعد، دو مغرب  
کے بعد اپنے گھر میں اور دو رکعت عشاء کے بعد بھی اپنے گھر میں پڑھی ہیں۔

#### زبدۃ:

دن رات میں فرائض کے علاوہ بارہ رکعت سنت موکدہ ہیں؛ دور کعت نماز  
نجھر سے پہلے، چار رکعت ظہر سے پہلے اور دور کعت ظہر کے بعد، دور کعت مغرب کے  
بعد، دور کعت عشاء کے بعد۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے: جو شخص دن  
رات میں بارہ رکعات پابندی کے ساتھ ادا کرے حق تعالیٰ شانہ اس کے لیے جنت میں

گھر بنا دیتے ہیں۔

شماکل ترمذی میں حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت میں اگرچہ ظہر کی نماز سے پہلے دور کعut کا ذکر ہے مگر حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ اور (میری امی) ام حبیبہ رضی اللہ عنہما کی روایات اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی روایت میں ظہر کی نماز سے پہلے چار رکعت کی تصریح ہے۔ فجر کی سننوں کی بہت تاکید آئی ہے حتیٰ کہ ایک روایت میں ہے کہ اگرچہ تمہیں گھوڑے روندالیں پھر بھی فجر کی سننیں ہرگز نہ چھوڑو۔ فجر کی دو سننیں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم بہت مختصر پڑھا کرتے تھے اور ان میں اکثر سورۃ الکافرون اور سورۃ اخلاص یعنی قل یا ایھا الکافرون اور قل هو اللہ احمد پڑھا کرتے تھے۔

## بَابُ صَلَاةِ الصُّبْحِ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی چاشت کی نماز کے بیان میں

حدَّثَنَا هَمْوُدُ بْنُ غَيْلَانَ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدُ الظَّاهِرِيُّ قَالَ :

حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ يَزِيدَ الرِّشْكِ قَالَ : سَمِعْتُ مُعَاذَةً، قَالَتْ : قُلْتُ لِعَائِشَةَ :

أَكَانَ الَّذِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصَلِّي الصُّبْحَ ؟ قَالَتْ : نَعَمْ، أَرْبَعَةَ رَكْعَاتٍ

وَيَرِيدُ مَا شَاءَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ .

ترجمہ: حضرت معاذہ فرمائی ہیں کہ میں نے ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا سے پوچھا: کیا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم چاشت کی نماز پڑھا کرتے تھے؟ انہوں نے جواب دیا: ہاں آپ چار رکعت ادا فرماتے تھے اور کبھی آپ اس سے بھی زیادہ جتنی رکعت خدا چاہتا، پڑھ لیا کرتے تھے۔

حدیث: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم چاشت کی چھ رکعتاں پڑھا کرتے تھے۔

حدیث: حضرت ام ہانی رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ فتح مکہ کے روز حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم میرے گھر تشریف لائے اور آپ نے غسل فرمایا آٹھ رکعت نماز ادا فرمائی۔ میں نے ان آٹھ رکعت کے علاوہ آپ کو کبھی اتنی محصر نماز پڑھتے ہوئے نہیں دیکھا لیکن اس اختصار کے باوجود آپ رکوع اور سجود نہایت اہتمام سے پورے فرمائے تھے۔

زبدۃ:

1: سورج نکلنے کے بارہ پندرہ منٹ بعد دو یا چار رکعت نماز پڑھی جاتی ہے جس کا

نام ”نماز اشراق“ ہے اور سورج نکلنے کے تقریباً دو اڑھائی گھنٹے کے بعد جو نماز ادا کی جاتی ہے اس کو ”چاشت“ یا ”ضحیٰ“ کی نماز کہتے ہیں۔

2: حدیث پاک میں آیا ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: آدمی میں تین سو سال چھ بجوار ہیں، ہر جوڑ پر روزانہ صدقہ لازم ہوتا ہے اور چاشت کی دو رکعت ان تین سو سال چھ بجوار کی طرف سے صدقہ ہے۔

3: چاشت کی کم از کم دور کعات اور زیادہ سے زیادہ بارہ رکعتاں ثابت ہیں مگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم زیادہ تر آٹھ رکعتاں ہی پڑھا کرتے تھے۔

## بَابُ صَلَاةِ التَّطْوِعِ فِي الْبَيْتِ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے نوافل گھر میں پڑھنے کے بیان میں  
 حَدَّثَنَا عَبَّاسُ بْنُ الْعَنَبِيرِ مَنْ قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدَىٰ ، عَنْ  
 مُعاوِيَةَ بْنِ صَالِحٍ ، عَنْ الْعَلَاءِ بْنِ الْخَارِبِ ، عَنْ حَرَامِ بْنِ مُعاوِيَةَ ، عَنْ عَمِّهِ عَبْدِ  
 اللَّهِ بْنِ سَعْدٍ قَالَ : سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الصَّلَاةِ فِيَتْيَقِي  
 وَالصَّلَاةِ فِي الْمَسْجِدِ قَالَ : قَدْ تَرَى مَا أَقْرَبَ بَيْتِي مِنَ الْمَسْجِدِ ، فَلَأَنَّ أَصِيلَّ فِي  
 بَيْتِي أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَصِيلَّ فِي الْمَسْجِدِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ صَلَاةً مَكْتُوبَةً .

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن سعد رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا: نفل نماز گھر میں پڑھنا افضل ہے یا مسجد میں؟ تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم دیکھتے ہو کہ میرا گھر مسجد کے کتنا قریب ہے، پھر بھی مجھے گھر میں نماز پڑھنا یادہ پسند ہے سوائے فرض نماز کے۔

### زبدۃ:

1: نوافل کا گھر میں پڑھنا افضل ہے تاکہ گھر میں برکت اور نورانیت ہو، گھر والوں کو نماز کا شوق ہو اور ترغیب ہو، پچھے بھی نماز کو سیکھیں اور گھر اللہ کی عبادت سے آبادر ہیں۔ حدیث پاک میں آتا ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ گھر کو قبرستان نہ بناؤ۔

نیز گھر میں نماز پڑھنے میں انفا ہے اور نفل عبادت میں بھی اصل انفا ہے لیکن نفل عبادت کو چھپ کر پڑھنا ہی بہتر ہے۔ ہر وہ نماز جس میں جماعت ہوتی ہے اس کو مسجد میں ادا کرنا چاہیے اگرچہ وہ فرض نہ ہو جیسے تراویح، کسوف، خسوف کی

نمازیں۔

2: گر ایک بات کا خیال کرنا چاہیے کہ یہ فساد کا دور ہے اور دین سے بہت لاپرواہی ہے اور اعضاء میں کمزوری کی وجہ سے وضوء بھی زیادہ دیر قائم نہیں رہتا۔ اس لیے اگر کسی کو یہ خدشہ ہو کہ گھر جا کر گھر والوں میں مصروفیت کی وجہ سے سنئیں، نوافل فوت ہو جانے کا خوف ہو تو سنن مؤکدہ مسجد میں ہی ادا کرنی چاہیں۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي صَوْمَدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے روزہ کے بیان میں

حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ قَالَ : حَدَّثَنَا حَمَادُ بْنُ زَيْدٍ ، عَنْ أَيُوبَ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقٍ قَالَ : سَأَلْتُ عَائِشَةَ ، عَنْ صَيَامِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . قَالَتْ : كَانَ يَصُومُ حَتَّى نَقُولَ قَدْ صَامَ ، وَيُفْطِرُ حَتَّى نَقُولَ قَدْ أَفْطَرَ . قَالَتْ : وَمَا صَامَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَهْرًا كَامِلًا مُنْذُ قِيمَةِ الْمَدِينَةِ إِلَّا رَمَضَانَ .

ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کبھی اتنے روزے رکھتے تھے کہ ہمارا خیال ہوتا کہ اب کبھی روزے نہ چھوڑیں گے اور پھر آپ کبھی اتنے روزے چھوڑ دیتے کہ ہمارا خیال ہوتا کہ آپ روزے کبھی بھی نہ رکھیں گے۔ مدینہ طیبہ تشریف لانے کے بعد آپ نے سوائے رمضان کے کبھی بھی مکمل اور مسلسل ایک مہینے کے روزے نہیں رکھے۔

### زبدۃ:

یہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ تھی و گرنہ بعض روایات میں آتا ہے کہ آپ نے شعبان کے مکمل روزے رکھتے تھے ہیں مگر یہ ہمیشہ معمول نہ تھا اور بعض اوقات شعبان کے اکثر روزے رکھتے تھے۔ اس وجہ سے بعض نے یہ نقل کر دیا ہے کہ آپ شعبان کے مکمل روزے رکھتے تھے۔

حَدَّثَنَا الْقَاتِمُ بْنُ دِينَارِنَ الْكُوفُونِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْيَدُ اللَّهِ بْنُ مُوسَى ، وَظَلْقُ بْنُ غَنَّامٍ ، عَنْ شَيْبَانَ ، عَنْ عَاصِمٍ ، عَنْ زِرٍ بْنِ حُبَيْشٍ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ

قالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصُومُ مِنْ غُرْبَةٍ كُلَّ شَهْرٍ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ وَقَلَّمَا كَانَ يُفْطِرُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ.

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ ہر مہینہ کے شروع میں تین دن روزے رکھتے تھے اور جمعہ کا روزہ بہت کم اظفار فرماتے تھے۔

### زبدۃ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم ہر مہینہ میں تین روزے رکھتے تھے مگر ایام متین نہ تھے، کبھی شروع میں، کبھی ایام یعنی تیرہ، چودہ، پندرہ کو، کبھی ایک مہینہ میں ہفتہ، اتوار، پیر کو اور دوسرے میں منگل، بدھ، جمعرات کو رکھتے تھے۔

2: ہر مہینہ میں تین روزوں کی ترغیب آئی ہے، کیونکہ ہر نیکی کا ثواب دس گنا ہونے کی وجہ سے تین روزوں کا ثواب ایک ماہ کے روزوں کے برابر ہوتا ہے۔ لہذا جو شخص ہر ماہ تین روزے رکھتا ہے گویا کہ وہ عمر بھر کے روزے رکھتا ہے۔

3: اسی طرح حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم پیر اور جمعرات کے روزے کا اہتمام فرماتے تھے اور اس کی کئی وجوہ ہیں:  
(۱) یہ دونوں دن اعمال کی پیشی کے ہیں۔

(۲): مسلم شریف کی روایت کے مطابق حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ میں پیدا کیا گیا ہوں اور پیر کے دن مجھ پر قرآن نازل ہونا شروع ہوا ہے۔

(صحیح مسلم: رقم الحدیث 2747)

(۳): ایک حدیث میں آیا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر پیر اور جمعرات کو ہر مسلمان کی مغفرت فرمادیتے ہیں ان دو شخصوں کے جن میں بول چال بند ہو۔

(مسند احمد)

4: عرفہ کاروزہ بھی سنت ہے۔ روایت میں آتا ہے کہ عرفہ کے روزہ سے دو سال کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں اور عاشورہ کے روزہ سے ایک سال کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔

عاشورہ یعنی دسویں محرم کاروزہ سنت ہے مگر اس کے ساتھ نویں یا گیارہویں کاروزہ بھی رکھنا چاہیے کیونکہ یہودی دس محرم کاروزہ رکھتے تھے تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ یہود کی مخالفت کرو اور نویں یا گیارہویں کاروزہ بھی رکھا کرو۔ ایک روایت میں ہے کہ اگر میں اگلے سال زندہ رہا تو نویں تاریخ کاروزہ رکھوں گا۔ اس لیے تہا صرف دس محرم کاروزہ نہ رکھنا چاہیے بلکہ بہتر ہے کہ نویں یا گیارہویں تاریخ کا اضافہ کریں تاکہ دونوں حدیثوں پر عمل ہو جائے۔

بعض حضرات نے لکھا ہے کہ دس محرم کو حضرت آدم علیہ السلام کی توبہ قبول ہوئی، حضرت نوح علیہ السلام کی کشتنی کنارہ پر آئی، حضرت موسیٰ علیہ السلام کو فرعون سے نجات ملی، حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی ولادت ہوئی اور اسی تاریخ کو آسمان پر اٹھائے گئے، حضرت یونس علیہ السلام کو مچھلی کے پیٹ سے نجات ملی اور اسی دن امت کا قصور معاف ہوا، حضرت یوسف علیہ السلام کو اسی روز کنویں سے نکالا گیا، اسی دن حضرت ایوب علیہ السلام کو مرض سے شفاء ملی، حضرت ادریس علیہ السلام اسی دن آسمان پر اٹھائے گئے، حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اسی دن ولادت ہوئی اور اسی دن حضرت سلیمان علیہ السلام کو حکومت عطا ہوئی۔

(عمدة القاري: ج 8 ص 233 باب صائم يوم عاشوراء)

### زبدۃ:

اس باب کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے رمضان کے فرض روزوں کے علاوہ کثرت کے ساتھ نفلی روزے رکھنا ثابت ہیں جیسے شعبان کے

اکثر روزے، ہر مہینہ میں تین روزے، ہر پیر اور جمعرات کاروزہ، جمعہ کے دن کاروزہ، عرفہ کاروزہ، عاشوراء کاروزہ وغیرہ۔ اسی طرح دوسرے حضرات انبیاء علیہم السلام کا معمول روزوں کے بارے میں مختلف رہا ہے۔ حضرت نوح علیہ السلام بارہ مہینے مسلسل روزے رکھتے تھے، حضرت داؤد علیہ السلام ایک دن روزہ رکھتے اور ایک دن افطار فرماتے تھے، حضرت عیسیٰ علیہ السلام ایک دن روزہ اور دو دن افطار فرماتے تھے۔

:2 روزہ میں طبی مصلحتیں اور فوائد بھی بہت ہیں۔

اللّٰهُمَّ ارْزُقْنَا اِتِّبَاعَةَ عَلَيْهِ الصَّلَاةَ وَالسَّلَامَ

## بَابُ مَا جَاءَ فِي قِرَاءَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

**باب:** حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی قراءات مبارکہ کے بیان میں

حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ حُجَّرٍ قَالَ : حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ سَعِيدٍ الْأَمْوَى ، عَنِ ابْنِ جُرَيْجٍ ، عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ ، عَنْ أُفْرَادِ سَلَمَةَ ، قَالَتْ : كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقْطَعُ قِرَاءَتَهُ يَقُولُ : {الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ} ؛ ثُمَّ يَقْفُ ، ثُمَّ يَقُولُ : {الَّرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ} ؛ ثُمَّ يَقْفُ ، وَكَانَ يَغْرُأُ (مُلِكُ يَوْمِ الدِّينِ)

**ترجمہ:** حضرت ام المؤمنین (میری ای) ام سلمہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم تلاوت میں ہر آیت کو جدا جدا کر کے علیحدہ علیحدہ اس طرح پڑھتے کہ پہلے ”الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ“ پڑھتے، پھر ٹھہرتے اور ”الَّرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ“ پڑھتے، پھر ٹھہرتے اور ”مُلِكُ يَوْمِ الدِّينِ“ پڑھتے۔

**حدیث:** حضرت عبد اللہ بن ابی قیس فرماتے ہیں کہ میں نے ام المؤمنین (میری ای) عائشہ رضی اللہ عنہا سے پوچھا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم (تجھ کی نماز میں اکیلے) قرآن شریف آہستہ پڑھتے تھے یا بلند آواز سے؟ انہوں نے فرمایا: دونوں طرح سے، کبھی آہستہ کبھی زور سے۔ میں نے کہا: اللہ تعالیٰ کا شکر جس نے ہر طرح کی سہولت عطا فرمائی ہے۔

**حدیث:** حضرت قادہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہر بنی کو حسین صورت اور حسین آواز دے کر بھیجا اور ہمارے نبی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم گانے والوں کی طرح آواز بنا بنا کر نہیں پڑھتے تھے۔

**حدیث:** حضرت ام ہانی رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم

(حرم یعنی بیت اللہ میں) تلاوت فرماتے اور میں اپنے گھر کی چھت پر سن لیتی تھی۔

حدیث: حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم حجہ مبارک کے اندر تلاوت فرماتے اور صحن میں بیٹھا ہوا آدمی تلاوت کو سن لیتا تھا۔

#### زبدۃ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی قراءت بالکل واضح ہوتی تھی جس کا ایک ایک حرف، ایک ایک لفظ اور ایک ایک جملہ صاف طور پر سمجھ آتا تھا اور آپ ٹھہر ٹھہر کر تلاوت فرمایا کرتے تھے۔

2: نماز تہجد میں قرآن کو آہستہ اور جھر کے ساتھ دونوں طرح پڑھنا جائز ہے۔ اگر دوسروں کو تر غیب دینا مقصود ہو یا و انچاڑھنے سے طبیعت میں نشاط پیدا ہوتا ہو تو اوپنی آواز کے ساتھ پڑھنا مستحب ہے اور اگر کسی کو تکلیف یا ریا کاری کا خدشہ ہو تو آہستہ آواز سے پڑھنا مستحب بلکہ ضروری ہے۔

3: ترجیح کے ساتھ قرآن مجید ہر گز نہ پڑھنا چاہیے۔ ترجیح کا معنی ہے کہ آواز کو بار بار لوٹا کر گانے کی طرز پر پڑھنا بالخصوص اس طرح پڑھنا کہ مد، شد وغیرہ کا خیال نہ رہے، یہ تو جائز ہی نہیں۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي بُكَاءِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

**باب:** حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی گریہ زاری کے بیان میں

**حَدَّثَنَا سُوَيْدُ بْنُ نَضِيرٍ قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْمُبَارِكُ، عَنْ حَمَادٍ  
بْنِ سَلَمَةَ، عَنْ ثَابِتٍ، عَنْ مُطَرِّفٍ وَهُوَ ابْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الشَّيْخِيِّ، عَنْ أَبِيهِ قَالَ :  
أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ يُصَلِّي وَجَوَفِهُ أَزِيزٌ كَازِيزٌ الْبَرْجَلِ  
مِنَ الْبُكَاءِ.**

**ترجمہ:** حضرت عبد اللہ بن شیخیر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا، آپ نماز پڑھ رہے تھے اور سینہ مبارک سے روئے کی وجہ سے ایسی آواز آرہی تھی جیسی کہ ہندیا کے جوش کی آواز ہوتی ہے۔

**حدیث:** حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے ارشاد فرمایا: قرآن سناؤ! میں نے عرض کیا کہ حضرت! آپ پر قرآن نازل ہوتا ہے، میں آپ کو کیسے سناؤں؟ تو آپ نے ارشاد فرمایا: میں چاہتا ہوں کہ کسی دوسرے سے بھی قرآن پاک سنوں۔ چنانچہ میں نے سورۃ النساء پڑھنی شروع کی اور جب آیت ”وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هُوَ لَاءِ شَهِيدًا“ [سورۃ النساء: 41] پر پہنچا تو میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے چہرہ مبارک کی طرف دیکھا، آپ کی دونوں آنکھوں سے آنسو بہہ رہے تھے۔

**حدیث:** حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ مبارک میں ایک بار سورج گر ہن ہو گیا تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نماز کے لیے کھڑے ہو گئے اور اتنا مبالغہ قیام فرمایا کہ گویا کوع کا ارادہ ہی نہیں ہے

(دوسری روایت میں ہے کہ سورت بقرہ پڑھی) پھر آپ نے رکوع اتنا مبارفہ مایا گویا سر اٹھانے کا ارادہ نہیں ہے اور اتنی دیر کھڑے رہے کہ گویا سجدہ کرنے کا ارادہ ہی نہیں ہے۔ پھر آپ نے اسرا اٹھایا کہ گویا دوسرا سجدہ کرنے کا ارادہ ہی نہیں ہے۔ پھر آپ نے دوسرا سجدہ فرمایا اور اتنا مبارفہ فرمایا کہ گویا سر اٹھانے کا ارادہ ہی نہیں ہے۔ آپ شدت غم اور جوش کے ساتھ سانس لیتے اور روتے تھے اور فرماتے تھے: اے پروردگار! تو نے میرے وعدہ کیا تھا کہ میری موجودگی تک میری امت کو عذاب نہ دے گا اور تو نے یہ وعدہ کیا تھا اے اللہ! کہ جب تک یہ استغفار کرتے رہیں گے میں ان کو عذاب نہ دوں گا، اب ہم استغفار کرتے ہیں۔ پھر جب آپ دور کعت نماز سے فارغ ہو گئے تو سورج نکل آیا۔ پھر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کھڑے ہوئے، اللہ کی حمد و ثناء بیان فرمائی، پھر فرمایا: بے شک سورج اور چاند اللہ تعالیٰ کی نشانیوں میں سے دون نشانیاں ہیں، ان کو کسی کی موت یا پیدائش کی وجہ سے گر ہن نہیں لگتا۔ لہذا جب سورج گر ہن یا چاند گر ہن ہو جائے تو اللہ تعالیٰ ہی کی طرف متوجہ ہو جاؤ۔

### زبدۃ:

یہ واقعہ اکثر محدثین کے نزدیک سن 10 ہجری کا ہے۔ زمانہ جالیلیت میں یہ بات مشہور تھی کہ سورج اور چاند کو گر ہن کسی بڑی شخصیت کی موت یا پیدائش کی وجہ سے ہو جاتا ہے۔ اتفاق سے جس زمانہ میں سورج گر ہن ہوا تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے صاحبزادے حضرت ابراہیم کا انتقال بھی اسی زمانہ میں ہوا تھا۔ اس لیے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اس باطل خیال کی تردید فرمائی۔

حدیث: حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک صاحبزادی دم توڑ رہی تھی (یعنی قریب الوفات تھی) تو آپ نے اس

کو اپنی گود میں اٹھا لیا اور اپنے سامنے ہی رکھ لیا۔ پس وہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ہی وفات پا گئی۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی آزاد کردہ باندی حضرت ام ایکن رضی اللہ عنہا چلا کر رونے لگی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم اللہ کے رسول کی موجودگی میں (اس طرح) رورہی ہو؟ باندی نے عرض کیا: حضور!

آپ بھی تو رورہے ہیں۔ آپ نے فرمایا: (یہ رونا منوع نہیں) بلکہ یہ تو اللہ کی رحمت ہے (کہ بندہ کے دل کو نرم فرماویں۔ کیونکہ آپ کے آنسو جاری تھے مگر زور دار آواز سے نہیں رورہے تھے) بے شک مومن بندہ ہر حال میں خیر میں ہی ہوتا ہے حتیٰ کہ خود اس کی جان اس کے جسم سے نکل رہی ہوتی ہے تب بھی وہ اس حال میں اللہ تعالیٰ کی حمد اور تعریف ہی کرتا ہے۔

## زبدۃ:

محمد شین اور مورخین کی تحقیق یہ ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات مبارک میں آپ کی کسی صاحبزادی یا نواسی کا بچپن میں انقال نہیں ہوا بلکہ آپ کے دونوں ایسے ہیں جو بچپن میں فوت ہوئے ہیں۔ ان میں سے ایک حضرت رقیہ رضی اللہ عنہا کا بیٹا عبد اللہ بن عثمان تھا وسر احضرت فاطمۃ الزہرا رضی اللہ عنہا کا بیٹا محسن تھا۔ اس لیے راوی کو غلطی لگ گئی ہے۔ حدیث کے الفاظ ”بنت له“ (یعنی آپ کی بیٹی) نہیں بلکہ ”ابن بنت له“ (یعنی آپ کا نواسہ) ہیں۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت عثمان بن مظعون رضی اللہ عنہ جب فوت ہوئے تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی بیٹشانی کو بوسہ دیا۔ اس وقت آپ کی مبارک آنکھوں سے آنسوبہ رہے تھے۔

## زبدۃ:

حضرت عثمان بن مظعون رضی اللہ عنہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے

دودھ شریک بھائی تھے۔ بڑے پرہیز گار اور عبادت گزار تھے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مکہ سے مدینہ بھرت کی۔ جب شراب حلال تھی تو بھی نہ پیتے تھے۔ مہاجرین صحابہ رضی اللہ عنہم میں سب سے پہلے فوت ہوئے۔ آپ کا سن وفات سن 2 بھری ہے۔ جنت البقع میں دفن ہوئے تھے۔ ان کی قبر پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے شناخت کے لیے کالا پتھر بھی رکھ دیا تھا۔

## زبدۃ:

آدمی کئی وجہ سے روتا ہے؛ رحمت و مہربانی کی وجہ سے، محبت اور شوق کی وجہ سے، خوف کی وجہ سے، غلبہ خوشی کی وجہ سے، درد و تکلیف کی وجہ سے، کسی صدمہ اور رنج کی وجہ سے، کسی کے ظلم کی وجہ سے، گناہوں پر ندامت اور توبہ کی وجہ سے، اللہ تعالیٰ کے خوف اور محبت کی وجہ سے اور اللہ تعالیٰ سے ملاقات کے شوق کی وجہ سے رونا تو بہت سی پسندیدہ بات ہے۔ البتہ نفاق، دکھلوائے اور ریاکاری کا رونا اور میت پر نوحہ یعنی میت کی خوبیوں وغیرہ کا تذکرہ کر کے بلند آواز سے بین کرنا اور بے صبری کا رونا یہ جائز نہیں ہے۔

اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم امت پر شفقت اور رحمت کی وجہ سے یا اللہ تعالیٰ کے خوف اور محبت کی وجہ سے یا اللہ تعالیٰ کی ملاقات کے شوق میں اکثر روایا کرتے تھے۔ اللہ کریم ہمیں بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع نصیب فرمائے آمین۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي فِرَاشِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے بستر مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ: حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُسْهِرٍ، عَنْ هَشَامِ بْنِ عُرْوَةَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: إِنَّمَا كَانَ فِرَاشُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الَّذِي يَتَأْمُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَكْدِمِ حَشُوْكَالِيفُ.

ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا بستر مبارک جس پر آپ سویا کرتے تھے، چڑے کا بنا ہوا تھا جس میں کھجور کے پتے کوٹ کر بھرے ہوئے تھے۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) حفصہ رضی اللہ عنہا سے کسی نے پوچھا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا بستر مبارک کیسا تھا جس پر تمہارے گھر میں آرام فرماتے تھے؟ تو انہوں نے فرمایا: ایک ٹاٹ تھا جس کو ہم دھرا کر کے بچاتے تھے اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس پر سو جایا کرتے تھے۔ ایک رات مجھے خیال آیا کہ اسکو چوہرا کر کے بچا دیا جائے تو یہ زیادہ نرم اور آرام دہ ہو جائے گا۔ چنانچہ میں نے چوہرا کر کے بچا دیا۔ جب صبح ہوئی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: رات کو میرے لیے کیا بچا دیا تھا؟ میں نے عرض کیا کہ وہ آپ کا بستر مبارک تھا، بس اسی دو کیونکہ اس کی نرمی نے رات کو مجھے تہجد سے روک دیا۔

زبدۃ:

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا بستر مبارک کبھی چڑے کا ہوتا تھا جس میں

کھجور کی چھال کو کوٹ کر بھر دیا جاتا تھا، کبھی ٹاٹ کا ہوتا اور کبھی بوریا کا ہوتا یہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی سادگی اور فناعت تھی کہ آپ نے نرم بستر کے بجائے عام سادہ سا گداہی پسند فرمایا و گرنہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے بڑے اصرار کے ساتھ کئی مرتبہ پیش بھی فرمائی بلکہ ایک صحابیہ رضی اللہ عنہا بستر بن کر بھی لائیں مگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے واپس فرمایا۔ آپ اکثر یہ فرماتے تھے کہ میری مثال توارہ گزر مسافر کی طرح ہے جو تھوڑی دیر کے لیے درخت کے نیچے بیٹھا اور پھر چل دیا۔

آج ہم اپنی حالت کو دیکھیں تو اپنے ایمان پر بھی شک ہونے لگتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم پر رحم فرمائے۔

## باب ما جاء في تواضع رسول الله صلى الله عليه وسلم

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عاجزی و انساری کے بیان میں

حدَّثَنَا سُفِيَّانُ بْنُ وَكِيعٍ قَالَ : حَدَّثَنَا جَمِيعُ بْنِ حُمَرَ بْنِ عَبْيِ الرَّجْمَنِ  
الْعِجْلِيُّ قَالَ : أَنْبَأَنَا رَجُلٌ مِّنْ يَتِيمِ مَوْلَى إِلَيْهِ هَالَّةَ رُوْجٍ خَدِيجَةُ يُكَلِّي أَبَا  
عَبْدِ اللَّهِ، عَنِ الْبَنِي لَأَلَّيْ هَالَّةَ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ قَالَ : سَأَلْتُ خَالِي هَذِهِ بَنِي أَلَّيْ  
هَالَّةَ، وَكَانَ وَضَافًا عَنْ حَلْيَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَأَنَا أَشَتَّهُ أَنْ  
يَصْفِلِي مِنْهَا شَيْئًا، فَقَالَ : كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَهَمَا مُفْخَمًا،  
يَتَلَلَّ وَجْهُهُ تَلَلَّ الْقَعْدَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ فَدَرَكَ الْحَدِيثَ بُطْولِهِ قَالَ الْحَسَنُ :  
فَكَتَّبَنَا الْحَسَنَيْنَ زَمَانًا، ثُمَّ حَدَّثَنَا فَوْجُ حَنْتَهُ قَدْ سَبَقَنِي إِلَيْهِ، فَسَأَلْتُهُ عَمَّا  
سَأَلْتُهُ عَنْهُ وَوَجَدْتُهُ قَدْ سَأَلَ أَبَاهَا عَنْ مَدْخِلِهِ وَخَرْجِهِ وَشَكِيلِهِ فَلَمْ يَدْعُ مِنْهُ  
شَيْئًا.

قَالَ الْحَسَنَيْنُ : فَسَأَلْتُهُ أَلَّيْ، عَنْ دُخُولِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ فَقَالَ : كَانَ إِذَا أَوْى إِلَى مَنْزِلِهِ جَزًّا دُخُولَهُ ثَلَاثَةَ أَجْزَاءٍ، جُزْءًا لِلَّهِ، وَجُزْءًا  
لِأَهْلِهِ، وَجُزْءًا لِنَفْسِهِ، ثُمَّ جَزًّا جَزًّا بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّاسِ، فَيَرْدُ ذَلِكَ بِالْخَاصَّةِ  
عَلَى الْعَامَّةِ، وَلَا يَدْخُرُ عَنْهُمْ شَيْئًا، وَكَانَ مِنْ سِيرَتِهِ فِي جُزْءِ الْأُمَّةِ إِيَّاُرُ أَهْلِ  
الْفَضْلِ بِإِذْنِهِ وَقَسْبِهِ عَلَى قَدْرِ فَضْلِهِمْ فِي الدِّينِ، فِيهِمْ ذُو الْحَاجَةِ، وَمِنْهُمْ ذُو  
الْحَاجَةَ تَيْنِينَ، وَمِنْهُمْ ذُو الْحَوْلَيْنِ، فَيَتَشَاغَلُ بِهِمْ وَيَشْغَلُهُمْ فِيمَا يَصْلِحُهُمْ وَالْأُمَّةُ  
مِنْ مُسَاعَةِ تَبَّعِهِمْ عَنْهُ وَإِخْبَارِهِمْ بِالَّذِي يَنْتَغِي لَهُمْ وَيَقُولُ : لِيُبَيِّنَ الشَّاهِدُ  
مِنْكُمُ الْغَائِبِ، وَأَلْبِغُونِي حَاجَةَ مَنْ لَا يَسْتَطِيْعُ إِبْلَاغَهَا، فَإِنَّهُ مَنْ أَبْلَغَ سُلْطَانًا  
حَاجَةَ مَنْ لَا يَسْتَطِيْعُ إِبْلَاغَهَا ثَبَّتَ اللَّهُ قَدَّمَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، لَا يُدْكِرُ عَنْهُ

إِلَّا ذَلِكَ، وَلَا يُقْبَلُ مِنْ أَحَدٍ غَيْرِهِ يَدْخُلُونَ رُوَاً دَا وَلَا يَفْتَرُ قُوَّةُ الْأَعْنَانَ دَوَاقِي،  
وَيُبَرِّجُونَ أَدْلَلَةً يَعْنِي عَلَى الْحَتَّىِ.

قَالَ : فَسَأَلَتُهُ عَنْ مَخْرِجِهِ كَيْفَ يَصْنَعُ فِيهِ ؛ قَالَ : كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَخْرُجُ لِسَانُهُ إِلَّا فِيمَا يَعْبِيهِ، وَيَلْفُهُمْ وَلَا يُنَفِّرُهُمْ،  
وَيُكِرِّهُمْ كَرِيمَ كُلِّ قَوْمٍ وَيُؤْمِنُهُمْ وَيُحِلُّ الرَّأْسَ وَيَجْرِي سَمْنَهُمْ مِنْهُمْ مِنْ  
غَيْرِهِمْ أَنْ يَطْوِي عَنْ أَحَدٍ مِنْهُمْ بِشَرْهٍ وَخُلْقَهُ، وَيَتَفَقَّدُ أَخْصَابَهُ، وَيَسْأَلُ النَّاسَ  
عَمَّا فِي النَّاسِ، وَيُحَسِّنُ الْحَسَنَ وَيُقْوِيَهُ، وَيُعَيِّنُ الْقِبِيَحَ وَيُوَهِّيَهُ، مُعْتَدِلُ الْأَمْرِ  
غَيْرُهُ خَتَّلِفِ، لَا يَغْفُلُ كَخَافَةً أَنْ يَعْفُلُوا أَوْ يَمْيِلُوا، لِكُلِّ حَالٍ عِنْدَهُ عَتَادٌ، لَا  
يُقَرِّ عَنِ الْحَقِّ وَلَا يُجَاوِزُهُ، الَّذِينَ يَأْتُونَهُ مِنَ النَّاسِ خِيَارُهُمْ، أَفْضَلُهُمْ عِنْدَهُ  
أَعْمَهُمْ نَصِيحةً، وَأَعْظَمُهُمْ عِنْدَهُ مَذِيلَةً أَحْسَنُهُمْ مُوَاسَأَةً وَمُؤَازَّةً.

قَالَ : فَسَأَلَتُهُ عَنْ قَبْلِسِهِ، فَقَالَ : كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ لَا يَقُومُ وَلَا يَجْلِسُ إِلَّا عَلَى ذَكْرٍ، وَإِذَا اتَّهَى إِلَى قَوْمٍ جَلَسَ حَيْثُ  
يَتَّهَى بِهِ الْمَجْلِسُ وَيَأْمُرُ بِنَذِلِكَ، يُعْطِي كُلَّ جُلْسَائِهِ بِنَصِيبِهِ، لَا يَحْسِبُ  
جَلِيسُهُ أَنَّ أَحَدًا أَكْرَمُ عَلَيْهِ مِنْهُ، مَنْ جَالَسَهُ أَوْ فَاوَضَهُ فِي حَاجَةٍ صَابَرَهُ حَتَّى  
يَكُونَ هُوَ الْمُنْصَرِفُ عَنْهُ، وَمَنْ سَأَلَهُ حَاجَةً لَمْ يَرِدَهُ إِلَيْهَا أَوْ مَيْسُورٍ مِنْ  
الْقَوْلِ، قَدْ وَسَعَ النَّاسَ بَسْطَهُ وَخُلْقَهُ، فَصَارَ لَهُمْ أَبْيَا وَصَارُوا عِنْدَهُ فِي الْحَقِّ  
سَوَاءً، فَجِلِسُهُ فَجِلِسُ عِلْمٍ وَجِلِسُ وَحْيَاءً وَأَمَانَةً وَصَبْرٍ، لَا تُزَعُ فِيهِ الْأَضَوَافُ  
وَلَا تُؤْبَنُ فِيهِ الْحَرَمُ، وَلَا تُثْلِي فَلَتَاتُهُ مُتَعَادِلِينَ، بَلْ كَانُوا يَتَفَاضَلُونَ فِيهِ  
بِالشَّكْوَى، مُتَوَاضِعِينَ يُوقِرُونَ فِيهِ الْكَبِيرُ وَيُزْهُمُونَ فِيهِ الصَّغِيرُ، وَيُؤْثِرُونَ ذَا  
الْحَاجَةِ وَيَجْفَفُونَ الْغَرِيبَ.

ترجمہ: حضرت حسین رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے والد محترم حضرت علی رضی اللہ عنہ سے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر میں تشریف لے جانے اور

گھر کے اندر کے حالات کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے فرمایا: آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے اوقات کو تین حصوں پر تقسیم فرمادیتے تھے؛ ایک خالص اللہ تعالیٰ کی عبادت نماز وغیرہ کے لیے، ایک اپنے گھر والوں کے حقوق کی ادائیگی (ہنسنے بولنے اور دیگر ضروریات) کے لیے اور ایک حصہ اپنی ذات مبارکہ کے لیے۔ پھر اپنے حصہ کو بھی مزید دو حصوں میں تقسیم فرمادیتے تھے؛ ایک حصہ اپنے آرام وغیرہ کے لیے اور ایک حصہ دوسرے لوگوں کے لیے۔ اس میں بڑے اور خواص صحابہ کے ذریعہ عام لوگوں کو فائدہ پہنچاتے تھے۔

آپ لوگوں سے کوئی چیز بھی مخفی نہیں رکھتے تھے۔ (امت کے اس حصہ میں آپ کا) طریقہ کاریہ تھا دین کے اعتبار سے علم و فضل والوں کو دوسروں پر ترجیح دیتے تھے۔ پس کوئی شخص ایک ضرورت، کوئی دو اور کوئی زیادہ ضرورت میں لے کر آتا تھا۔ پس آپ ان کو ایسے امور میں مشغول رکھتے تھے جو خود ان کی ذات اور پوری امت کے لیے فائدہ مند ہوتے تھے۔ وہ لوگ آپ سے مسائل پوچھتے تھے اور آپ ان کے مناسب حال جواب دیتے اور ساتھ یہ بھی ارشاد فرماتے کہ تم لوگ جو یہاں موجود ہو دوسرے ان لوگوں تک میری باتیں پہنچاؤ جو یہاں پر موجود نہیں ہیں۔ اور یہ بھی ارشاد فرماتے کہ جو لوگ (کسی عذر، شرم یا رعب کی وجہ سے) مجھ تک اپنی بات نہیں پہنچاسکتے آپ مجھ تک ان لوگوں کی ضرورت میں پہنچاؤ اور جو شخص کسی ایسے شخص کی ضرورت بادشاہ تک پہنچائے جو خود نہیں پہنچا سکتا تو حق تعالیٰ شانہ قیامت کے دن اس کو ثابت قدم فرمائیں گے۔

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں ایسی ہی اچھی باتوں کا تذکرہ ہوتا تھا۔ اس کے علاوہ کوئی لا یعنی بات وہاں نہ ہوتی تھی۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم خیر کے طالب بن کر آتے تھے اور کوئی چیز چکھے بغیر وہاں سے نہ جاتے تھے (یعنی آپ ان کو

دین بھی سکھاتے اور جو کچھ موجود ہوتا وہ بھی پیش فرماتے تھے) وہ لوگ نیکی کے راہنمابن کر آپ کی مجلس سے جاتے تھے۔

حضرت حسن رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے والد محترم سے پوچھا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر سے باہر کے معمولات کیا تھے؟ انہوں نے فرمایا: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اپنی زبان مبارک کو محفوظ رکھتے، سوائے با مقصد بات کے کوئی بات نہ فرماتے تھے۔ آپ لوگوں کی دلجوئی فرماتے تھے اور ان کو متفرغ فرماتے تھے (یعنی ایسی بات نہ فرماتے کہ لوگوں کو آپ سے وحشت ہو یا دین سے نفرت ہونے لگے)۔

ہر قوم کے معزز اور شریف آدمی کا احترام فرماتے تھے۔ پھر اس کو اس قوم پر سردار مقرر فرمادیتے تھے۔ لوگوں کو (عذاب الٰہی یا غیروں کے شر سے) خبردار فرماتے اور خود بھی (لوگوں کے شر سے بچنے کی تدبیر) اختیار فرماتے تھے مگر ہر شخص سے اپنے چہرے کی خندہ پیشانی اور خوش خلقی سے پیش آتے تھے (یعنی احتیاط کے باوجود خوش اخلاقی کا مظاہرہ جاری رہتا تھا) اپنے ساتھیوں کی خبرگیری فرماتے تھے اور ان کے آپس کے معاملات کی تحقیق فرماتے تھے۔ ہر کام میں میانہ پر حوصلہ افزائی فرماتے اور ہر بری بات کی حوصلہ شکنی فرماتے تھے۔ ہر کام میں روی اختیار فرماتے تھے۔

آپ کی کسی معاملہ میں دورائے نہ ہوتی تھیں (کہ کبھی کچھ فرمادیں اور کبھی کچھ۔ العیاذ باللہ) حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کی اصلاح سے غفلت نہ فرماتے کہ کہیں یہ لوگ دین سے غافل نہ ہو جائیں یا حد سے تجاوز کریں اور بعد میں اکتا جائیں۔ آپ کے پاس ہر حال کے مناسب سامان رہتا۔ آپ حق بات میں نہ تو کوتاہی فرماتے اور نہ ہی حد سے تجاوز فرماتے تھے۔ آپ کی خدمت میں حاضر ہونے والے آپ کے

قریبی لوگ دیگر لوگوں میں سے بہترین لوگ ہوتے تھے اور پھر ان میں سے بھی زیادہ بہتر وہ لوگ شمار ہوتے تھے جو خیر خواہی میں بڑھے ہوئے تھے۔ آپ کے نزدیک بھی بلند مرتبہ وہی لوگ شمار ہوتے تھے جو انسانی ہمدردی اور باہمی تعاون میں دوسروں سے آگے ہوتے تھے۔

حضرت حسین رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے والد محترم سے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس کے معمولات دریافت کیے تو انہوں نے فرمایا: آپ کی مجلس کا آغاز اور اختتام اللہ تعالیٰ کے ذکر پر ہوتا تھا۔ جب آپ کسی قوم کے پاس تشریف لے جاتے تو جہاں مجلس ختم ہوتی وہیں تشریف رکھتے۔ آپ دوسرے لوگوں کو بھی یہی تعلیم دیتے تھے۔

آپ کے پاس بیٹھنے والا ہر شخص یہ سمجھتا کہ آپ میرا عزاز و اکرام سب سے زیادہ فرماتے ہیں۔ جو شخص آپ کے پاس بیٹھتا یا آپ کے ساتھ کسی کام میں شریک ہوتا تو اس کے ساتھ بیٹھے رہتے یہاں تک کہ وہ خود ہی اٹھ کر چلا جائے۔ جو شخص آپ سے کوئی ضرورت کی چیز مانگتا تو آپ اس کی ضرورت پوری فرمادیتے اور اگر ضرورت پوری نہ فرماسکتے تو نرمی کے ساتھ جواب دے دیتے۔

آپ کی خوش اخلاقی تمام لوگوں کے لیے عام تھی۔ آپ شفقت فرمانے میں تمام لوگوں کے لیے بمنزلہ باب کے تھے اور تمام لوگ حقوق میں آپ کے نزدیک برابر تھے۔ آپ کی مجلس علم و حیا اور صبر و امانت والی ہوتی تھی۔ آپ کی مجلس میں آواز بلند نہیں ہوتی تھی اور نہ ہی کسی کی ہتک عزت ہوتی تھی۔ اس مجلس میں اگر کسی سے لغزش ہو جاتی تو اس کی تشویہ نہ کی جاتی تھی۔ سب کو بر ابر حیثیت دی جاتی تھی۔ ایک دوسرے پر فضیلت محض تقوی اور دین کی بنیاد پر ہوتی تھی۔

ہر شخص دوسرے کے ساتھ عاجزی کے ساتھ پیش آتا تھا۔ بڑوں کا احترام

کرتے تھے، چھوٹوں پر شفقت فرماتے تھے، ضرورت مندوں کو ترجیح دیتے تھے (یعنی ضرورت مندوں کی ضرورت پوری کرتے تھے) اور مسافر آدمی کا بڑا ہی خیال کرتے تھے۔

حدیث: حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری تعریف میں مبالغہ نہ کرو جیسے عیسایوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تعریف میں مبالغہ کیا (کہ انہیں اللہ کا بیٹا بنادیا) میں تو اللہ کا بندہ ہوں، اس لیے مجھے اس کا بندہ اور اس کا رسول ہی کہو۔

حدیث: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک عورت نے عرض کیا کہ حضرت مجھے آپ سے تہائی میں بات کرنی ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مدینہ میں کسی سڑک کے کنارے پر بیٹھ جاؤ میں وہیں آ کر تمہاری بات سن لیتا ہوں۔

#### زبدۃ:

یہ عورت کچھ بے عقل سی تھی اس کے باوجود حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی بات توجہ سے سنی۔ سڑک کے کنارے اس لیے بیٹھنے کا فرمایا کہ عورت کے ساتھ تہائی نہ ہو اور چونکہ ایسی عورتوں کو زنانہ مکان پر بلانے میں گھر کی عورتوں کو پریشانی ہوتی ہے اس لیے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے باہر سڑک پر ہی اس کی بات سن لی۔

حدیث: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم مریضوں کی بیمار پرسی فرماتے، جنازے میں تشریف لے جاتے، گدھے پر بھی سوار ہو جاتے اور غلاموں کی دعوت کو بھی قبول فرمائیتے تھے۔ بنو قریظہ کی لڑائی کے دن آپ گدھے پر سوار تھے جس کی لگام کھجور کے چپوں سے بنائی گئی تھی اور اس کا

پالان بھی کھجور کے پتوں ہی کا تھا۔

حدیث: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو جو کی روٹی اور پرانی چبی کی دعوت دی جاتی تو آپ اس کو بھی قبول فرمائیتے تھے۔ آپ کی ایک زرہ بطور رہن ایک یہودی کے پاس رکھی تھی مگر آپ کے پاس اخیر عمر تک اس زرہ کو چھڑانے کے لیے کوئی چیز نہ تھی۔

حدیث: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: اگر بکری کا ایک پایا بھی میری طرف ہدیہ کیا جائے تو میں اس کو بھی قبول کروں گا اور اگر اس کے کھانے کے لیے مجھے دعوت دی جائے تو بھی قبول کروں گا۔

حدیث: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسی حالت میں حج مبارک فرمایا کہ آپ ایک پرانے پالان پر سوار تھے جس پر ایک کپڑا پڑا ہوا تھا جو (ہمارے خیال میں) چار درہم کا بھی نہیں ہو گا۔ اس وقت حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم یہ دعا مانگ رہے تھے کہ اے اللہ! اس حج کو ایسا حج بنادے جس میں نہ ریا ہو اور نہ ہی شہرت ہو۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم انسانوں میں سے ایک انسان تھے، اپنے کپڑوں میں خود ہی جوں تلاش کر لیتے تھے، بکری کا دودھ بھی خود ہی دوہ لیتے تھے اور اپنے کام بھی خود ہی کیا کرتے تھے۔

### زبدۃ:

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک کپڑوں میں جوں کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا کیونکہ جوں تو میل کچیل اور پسینہ کی وجہ سے ہوتی ہے اور حضرت پاک صلی

اللہ علیہ وسلم کے بدن مبارک پر میل کچیل کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا اور پسینہ مبارک تو گلب سے بھی زیادہ خوشبودار ہوتا تھا۔ سوال یہ ہے کہ گلب جیسے پسینہ کے ساتھ جوں کا کوئی جوڑ نہیں ہے تو پھر جوں تلاش کرنے کا کیا مطلب ہے؟

محدثین فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس غرض سے تلاش فرماتے تھے کہ ممکن ہے کہ کسی دوسرے کے کپڑے سے آپ کے کپڑے پر چڑھ گئی ہو۔ بعض محدثین اس سے بھی عمدہ جواب ارشاد فرماتے ہیں کہ یہ امت کی تعلیم کی غرض سے تھا کہ جہاں صفائی اتنی کہ طہارت کو بھی رشک آئے جب وہ اس قدر صفائی کا اہتمام فرماتے ہیں تو امتی کو خود ہی خیال کرنا چاہیے۔

حدیث: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ صحابہ رضی اللہ عنہم کے نزدیک اس دنیا میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ کوئی شخصیت محبوب نہ تھی مگر اس کے باوجود وہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھ کر اس وجہ سے کھڑے نہ ہوتے تھے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس کو پسند نہ فرماتے تھے۔

### زبدۃ:

کسی شخص کی آمد پر کھڑے ہونے میں بہت سی احادیث میں ممانعت بھی آئی ہے اور بہت سی احادیث سے اجازت بھی ثابت ہے۔ خود حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اپنی پیاری لخت جگر حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کی آمد پر کھڑے ہوتے، پیار دیتے اور اپنے پاس بٹھاتے۔ حضرت زید رضی اللہ عنہ جب سفر سے واپس تشریف لاتے تو انہیں دیکھ کر بھی آپ کھڑے ہو جاتے تھے۔ اسی طرح صحابہ رضی اللہ عنہم کا بھی آپ کی تعظیم میں کھڑا ہونا ثابت ہے۔

لہذا صاحب علم و فضل یا صاحب محبت کی آمد پر کھڑا ہونا جائز ہے بشرطیکہ اس سے آنے والے کے دل میں تکبر پیدا ہونے کا خدشہ نہ ہو و گرنہ جائز نہیں اور خود

اس بات کا خواہش مند ہونا کہ لوگ میری آمد پر کھڑے ہوں یہ تو بالکل ہی جائز نہیں۔ ایسی خواہش پر حدیث مبارک میں جہنم کی وعید آتی ہے اور اس سے بڑا ظلم یہ ہے کہ اپنے ماتحتوں کو اس بات پر مجبور کرنا کہ وہ آمد پر کھڑے ہوں، بات کھڑے ہو کر کریں اور جب تک بالا شخص بیٹھا ہو وہ کھڑے رہیں۔ اللہ تعالیٰ ہم کو اس مرض سے محفوظ رکھے۔

حدیث: حضرت یوسف بن عبد اللہ بن سلام رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے میرا نام رکھا۔ مجھے اپنی گود میں بٹھایا اور میرے سر پر شفقت سے ہاتھ پھیرا۔

### زبدۃ:

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم بچوں سے بہت پیار فرماتے تھے۔ ان کے سر پر شفقت سے ہاتھ مبارک بھی پھیرتے تھے۔ گود میں اٹھاتے تھے۔ بعض اوقات بچے آپ کی گود میں بیٹھا بھی کر دیتے تھے مگر آپ نے کبھی برانہیں منایا بلکہ پانی ملنگوں کر تہبند کو دھو دیا۔ یہ آپ کی تواضع اور انکساری کی دلیل اور بچوں کے ساتھ نہایت محبت کی علامت ہے۔

اس حدیث سے نو مولود بچوں کو بزرگوں کی خدمت میں لے جانے، نام تجویز کرانے اور برکت کی دعا کرانے کا جواز ملتا ہے۔

### زبدۃ:

اس باب کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کے ساتھ میل جوں میں اپنی برتری اور تشخص کو پسند نہ فرماتے تھے، بچوں کے ساتھ شفقت فرماتے، اپنے ساتھیوں کی خبر گیری کرتے، گھروں کا خیال رکھتے اور اپنے کام خود فرماتے تھے۔ غلاموں تک کی معمولی سی دعوت کو قبول فرماتے تھے۔ گدھے پر

سواری کرتے، پیار پر سی فرماتے، جنازے میں شرکت فرماتے حتیٰ کہ کم عقل عورتوں کی بات کو سنتے۔ ہر آدمی کی ضرورت کو پورا کرنے کا اہتمام فرماتے، معمولی قسم کا باب اس استعمال فرماتے مگر باوجود اس کے اپنی توصیف اور اپنی تعریف کبھی بھی پسند نہیں فرماتے تھے بلکہ عاجزی اور تواضع ہی پسند فرماتے تھے۔

حضرات اکابرین فرماتے ہیں کہ کسی شخص میں تواضع اور عاجزی اسی وقت پیدا ہوتی ہے جب اللہ تعالیٰ کی معرفت پیدا ہوتی ہے اور جس قدر حق تعالیٰ شانہ کی معرفت بڑھتی ہے تو عاجزی اور انکساری بھی بڑھتی ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ حق تعالیٰ شانہ کی معرفت اور کس کو حاصل ہو سکتی ہے؟! اس لیے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم میں تواضع اور عاجزی بھی سب سے زیادہ تھی۔

## بَابُ مَا جَاءَ فِي خُلُقِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے اخلاق عالیہ کے بیان میں

حَدَّثَنَا قَتْبِيَةُ بْنُ سَعِيدٍ قَالَ : حَدَّثَنَا جَعْفَرُ بْنُ سَلَيْمانَ الْضَّبْعَيْعِيُّ، عَنْ  
ثَابِتٍ، عَنْ أَنَّسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ : خَدَّمْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَشَرَ  
سِنِينَ فَمَا قَالَ لِي أَفِقْ قَطْ، وَمَا قَالَ لِشَيْءٍ صَنَعْتُهُ لَهُ صَنَعْتَهُ وَلَا يَشَأُ إِلَّا كُثُرَ  
لِمَ تَرْكَتُهُ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ أَحْسَنِ النَّاسِ خُلُقًا،  
وَلَا مَسَسْتُ حَزَّاً وَلَا حَرِيزًا وَلَا شَيْئًا كَانَ الْأَيَّنَ مِنْ كَفِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَلَا شَمَيْتُ مِسْكًا قَطْ وَلَا عَطْرًا كَانَ أَظَيْبَ مِنْ عَرَقِ النَّبِيِّ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے دس سال تک حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت کی ہے مگر (ان دس سالوں میں) آپ نے مجھے کبھی اف تک نہیں فرمایا اور نہ ہی کسی کام کے کرنے پر فرمایا کہ ”تم نے یہ کیوں کیا؟“ اور نہ ہی کسی کام کے چھوڑنے پر فرمایا کہ ”یہ کام تم نے کیوں نہیں کیا؟“ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم تمام دنیا سے اخلاق میں بہتر تھے۔ میں نے کبھی کوئی پشم، خالص ریشم یا اور کوئی نرم چیز حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ہتھیلی مبارک سے زیادہ نرم نہیں دیکھی اور نہ ہی میں نے کبھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے پسینہ مبارک سے زیادہ مشک یا کسی اور عطر کو خوشبو دار پایا۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نہ تو طبعاً فخش گو تھے، نہ ہی بیکلف فخش بات فرماتے تھے اور نہ

ہی بازار میں شور و غل کرنے والے تھے۔ آپ برائی کا بدلہ برائی سے نہ دیتے تھے بلکہ معاف فرمادیتے تھے اور اس کا تذکرہ بھی نہ فرماتے تھے۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ کے راستہ میں جہاد کے علاوہ نہ کسی خادم کو مارا اور نہ کسی بیوی کو۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے کبھی بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو (اپنی ذات کے لیے) کسی سے ظلم کا بدلہ لیتے ہوئے نہیں دیکھا، البتہ جب اللہ تعالیٰ کی حرام کردہ چیزوں میں سے کسی کی ہٹک ہو جاتی تو آپ سب سے زیادہ غصے والے ہوتے تھے۔ اگر آپ کو کبھی دو چیزوں میں اختیار دیا جاتا تو آپ آسان ہی کو اختیار فرماتے جب تک کہ اس میں کوئی گناہ کا کوئی عذر نہ پایا جائے۔

زبدۃ: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم دین اور عبادت کے معاملہ میں بڑی مشقت برداشت فرماتے تھے۔ آسانی کا راستہ اختیار فرمانامت پر شفقت اور مہربانی کی وجہ سے تھا۔ خود حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد مبارک ہے:

إِنَّمَا يُعِذُّثُ مُيَسِّرًا.

اللہ تعالیٰ نے مجھے آسانی پیدا کرنے والا بنا کر بھیجا ہے۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ایک شخص نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے خدمت میں حاضر ہونے کی اجازت مانگی۔ اس وقت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس موجود تھی۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: یہ شخص اپنے قبیلے کا برا آدمی ہے۔ پھر اس کو خدمت میں حاضری کی اجازت دے دی۔ اس کے اندر آنے پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس

کے ساتھ بڑی نرم گفتگو فرمائی۔ جب وہ شخص چلا گیا تو میں نے عرض کیا: حضرت! پہلے تو آپ نے اس شخص کے بارے میں وہ کچھ فرمایا تھا مگر جب یہ اندر آیا تو آپ نے اس کے ساتھ نرمی سے گفتگو فرمائی۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے عائشہ! لوگوں میں سے بدترین شخص وہ ہے جس کو لوگوں نے اس کی بدکلامی سے بچنے کی وجہ سے چھوڑ دیا ہو۔

### زبدۃ:

اس شخص کا نام عینہ تھا۔ یہ اپنے قبیلہ کا سردار تھا۔ یہ احمد اور کھلافاً سق تھا، دل سے ابھی تک مسلمان بھی نہیں ہوا تھا۔

کسی شخص کی برائی اس وجہ سے ظاہر کرنا کہ لوگ اس کی برائی کا شکار نہ ہو جائیں، کسی نقصان میں مبتلا نہ ہو جائیں، اسی طرح جو شخص کھلم کھلافاً سق ہو اس کی برائی بیان کرنا یہ غیبت میں داخل نہیں ہے۔ یہ چونکہ منافق بھی تھا اس لیے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا کو اس کے بارے میں اطلاع فرمادی کہ کہیں ان کے سامنے کوئی ایسی راز کی بات اس کو مخلص مسلمان سمجھ کر نہ کر دیں جو کہ مسلمانوں اور اسلام کے لیے نقصان کا باعث ہو۔ آپ نے اس سے جو نرم لہجہ میں گفتگو فرمائی تو یہ آپ کے اخلاق کا حصہ ہے۔

حدیث: حضرت حسین رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے والد محترم حضرت علی رضی اللہ عنہ سے پوچھا: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا اپنے ہم مجلس ساتھیوں کے ساتھ کیسا طرز عمل تھا؟ تو انہوں نے فرمایا: آپ ہمیشہ خندہ پیشانی، نرم اخلاق اور نرم پہلو والے تھے۔ آپ نہ تو سخت گو تھے، نہ ہی سخت دل تھے، آپ نہ تو چلا کر بولتے کہ شور ہو، نہ ہی فخش بات کرتے، نہ ہی کسی کی عیب جوئی فرماتے اور نہ ہی بخل فرماتے تھے۔ اپنی ناپسند بات سے اعراض فرماتے تھے (یعنی اوھر توجہ ہی نہ فرماتے) دوسروں

کی اگر کوئی چیز آپ کو ناپسند ہوتی تو نہ اس کو مایوس فرماتے اور نہ ہی ان سے وعدہ فرماتے تھے۔ آپ نے اپنے آپ کو تین چیزوں سے روک رکھا تھا؛ جھگڑا، تکبیر اور لالیعنی و فضول باتوں سے اور لوگوں سے خود کو بھی تین ہی چیزوں کو روک رکھا تھا؛ کسی کی مذمت فرماتے، نہ کسی پر عیب لگاتے اور نہ ہی کسی کے عیب کو تلاش فرماتے تھے۔ آپ صرف ہی کلام فرماتے تھے جو کہ اجر و ثواب کا سبب ہو۔ جب آپ گفتگو فرماتے تو آپ کے صحابہ گرد نیں پنجی کر لیتے (اور اس طرح خاموش ہو جاتے) کہ گویا ان کے سروں پر پرندے ہیں اور جب آپ خاموش ہوتے تو وہ بات کرتے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھی آپ کی موجودگی میں کسی بات پر جھگڑا نہ کرتے تھے۔ جب آپ سے کوئی بات کرتا تو باقی خاموش رہتے جب تک وہ اپنی بات مکمل نہ کر لیتا۔ ہر شخص کی بات ایسے ہوتی جیسے یہ پہلے شخص کی بات ہے (یعنی ایسا نہ ہو تا تھا کہ ابتداء میں بڑی توجہ ہو اور بعد میں لوگ اکتا جائیں) جب آپ کے صحابہ رضی اللہ عنہم کسی بات پر ہنسنے تو آپ بھی ہنستے، جب وہ کسی بات پر تجھ کرتے تو آپ بھی تجب فرماتے۔

انجمنی اور مسافر آدمی کی سخت گفتگو اور بد تمیزی کی بات پر بھی صبر فرماتے تھے اور کوئی گرفت نہ فرماتے تھے (کیونکہ مسافر لوگ ہر قسم کے سوالات بلا جھگک کر لیتے تھے) صحابہ رضی اللہ عنہم ایسے لوگوں کو آپ کی مجلس میں پہنچا دیتے (جس سے یہ لوگ ہر قسم کے سوالات کرتے اور صحابہ رضی اللہ عنہم کو بھی اس سے خوب فائدہ پہنچتا) آپ اپنے صحابہ رضی اللہ عنہم کو تاکید فرماتے تھے کہ جب کسی حاجت مند کو دیکھو تو اس کی مدد کیا کرو۔ آپ اپنی تعریف کو گوارانہ فرماتے تھے، البتہ اگر کوئی شخص بطور شکریہ کے آپ کی تعریف کرتا تو آپ خاموشی اختیار فرماتے (کیونکہ احسان کا بدلہ شکر کرنا اس شخص پر ضروری تھا اور وہ اپنا فرض ادا کر رہا ہے) آپ کسی کی بات کو

کاٹتے نہ تھے، البتہ اگر وہ شخص حد سے تجاوز کرنے لگتا تو آپ منع فرمادیتے یا پھر اٹھ کر تشریف لے جاتے۔

حدیث: حضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی کسی شخص کے کوئی چیز مانگنے پر انکار نہیں فرمایا۔

### زبدۃ:

اگر چیز موجود ہوتی تو عطا فرمادیتے ورنہ دوسرے وقت کا فرمادیتے یا پھر اس کے حق میں دعا فرمادیتے کہ حق تعالیٰ شانہ اس کو کسی اور طریقے سے عطا فرمادیں اور کبھی فرماتے کہ میری طرف سے کسی سے قرض لے لو، میں بعد میں ادا کروں گا۔

حدیث: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم دوسرے روز کے لیے کسی بھی چیز کو ذخیرہ بنا کر نہ رکھتے تھے۔

### زبدۃ:

یہ اعلیٰ درجہ کا توکل تھا کہ جس مالک نے آج دیا ہے وہ کل بھی دے گا مگر یہ اپنی ذات کے لیے تھا وہ گرنہ اپنی بیویوں کو ان کا نقہ ان کے حوالے کر دیتے تھے۔ ان کی مرضی رکھیں، ان کی مرضی تقسیم کر دیں مگر وہ بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی بیویاں تھیں، کہاں رکھتی تھیں!

### حدیث:

حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم ہدیہ قبول فرماتے تھے اور اس پر بدله بھی دیا کرتے تھے۔

### زبدۃ:

یہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا اعلیٰ درجہ کا کمال تھا کہ آپ ہدیہ بھی

قبوں فرمائیتے کہ ہدیہ دینے والے کی دلداری ہو جائے اور اس کی دل شکنی نہ ہو، پھر اس کو بدلہ بھی دیتے تاکہ ظاہری طور پر بھی اس کا نقصان نہ ہو، گو کہ باطنی اور روحانی طور پر تو نقصان کا تصور بھی نہیں ہے بلکہ بعض روایات میں ہے:

یُشَيِّبُ خَيْرًا مِنْهَا.

کہ آپ ہدیہ سے بھی بہتر اور بڑھ کر بدلہ دیتے تھے۔

### زبدۃ:

اس کتاب کے شروع میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ظاہری مبارک شکل و صورت کا بیان تھا اور اس باب میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے باطنی اور روحانی کمالات کا ذکر ہے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے بلند اخلاق تو ضرب المشیں، اپنے کیا غیر بھی، دوست کیا دشمن بھی تعریف کے بغیر نہیں رہ سکتے تھے۔

یہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے اعلیٰ ترین اخلاق کا نمونہ تھا کہ آپ باوجود ہر وقت فکرِ آخرت میں مستغرق رہنے کے اپنے ساتھیوں کی خاطر دنیا کی بالتوں کا تذکرہ بھی فرماتے اور سخت غم زدہ ہونے کے باوجود ساتھیوں کی دل جوئی کے لیے مسکراتے اور ہنستے تھے۔ ہر کسی کی رعایت فرماتے۔ کبھی اپنے خادم تنک کونہ ڈانتھتے اور مارنے کا تو سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ کبھی کسی سے بدلہ نہ لیتے تھے اور دوسروں کی سخت سخت بات برداشت فرماتے اور امت پر شفقت اور مہربانی کا یہ عالم تھا کہ ہمیشہ آسانی والا معاملہ ہی اختیار فرماتے۔ سخاوت ایسی تھی کہ کبھی انکار کی ہمت نہ ہوتی خواہ دوسرے کی حاجت پوری کرنے کے لیے قرض ہی کیوں نہ لینا پڑے اور توکل یہ کہ کل کی پرواہ نہیں اور معاملہ ایسا کہ ہدیہ کا بھی بدلہ بلکہ اصل سے بہتر دینے کا دل میں داعیہ۔ اللہ تعالیٰ ہمیں بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع نصیب فرمائیں۔

آمین

## بَابُ مَا جَاءَ فِي حَيَاءِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے حیامبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا هَمْوُدُ بْنُ عَيْلَانَ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ قَالَ : حَدَّثَنَا شَعْبَةُ ،

عَنْ قَتَادَةَ قَالَ : سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ أَبِي عَشْبَةَ ، يُحَدِّثُ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ

قَالَ : كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَشَدَّ حَيَاءً مِنَ الْعَذَابِ فِي خَدْرِهَا ، وَكَانَ

إِذَا كَرِكَ شَيْئًا عَرَفَنَاهُ فِي وَجْهِهِ .

ترجمہ: حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم حیاء میں پرده دار کنواری لڑکی سے بھی زیادہ بڑھے ہوئے تھے۔ جب آپ کسی چیز کو ناپسند فرماتے تو ہم آپ کے چہرہ مبارک سے پہچان لیتے تھے (یعنی آپ انہائی شرم و حیاء کی وجہ سے ناپسندیدگی کا اظہار بھی نہ فرماتے تھے)

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے زندگی میں کبھی بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی شرم گاہ کو نہیں دیکھا۔

### زبدۃ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم میں انہتادوجہ کی حیاء تھی۔ مردوں کی نسبت عورتوں میں اور عورتوں میں کنواری لڑکی اور کنواری لڑکیوں میں سے بھی پرده کی پابند لڑکی کس قدر بحیاء ہوتی ہے، حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس سے بھی زیادہ حیا والے تھے۔

2: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی سب بیویوں میں سے زیادہ محبوب بیوی تھیں مگر اس کے باوجود ان کی

حالت یہ ہے کہ زندگی بھر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ستر کو دیکھنے کی ہمت نہ ہوئی تو دوسرا بیویوں کے بارے میں اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ یہ دراصل حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی حیاء کا عکس تھا۔ خود دوسرا روایت میں ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ نہ میں نے آپ کا ستر دیکھا اور نہ ہی آپ نے میرا ستر دیکھا۔

3: خاوند اور بیوی ایک دوسرے کے ستر کو دیکھ سکتے ہیں، اس میں کوئی گناہ یا ناجائز بات نہیں ہے اور نہ ہی خلاف شریعت یا خلافِ عقل ہے۔

4: حیاء کی کئی قسمیں ہیں مثلاً ”حیاء کرم“ یعنی شرافت اور کرم کی وجہ سے حیاء کرنا ہے، ہم مرد بھی کہہ سکتے ہیں، ”حیاء محبت“ جو عاشق اپنے محبوب سے کرتا ہے اور اسی حیاء کی وجہ سے دل کی بات بھی نہیں کہہ سکتا، ”حیاء عبودیت“ بندہ اپنے پروردگار کی بندگی اور عبادت کرے مگر بندگی اور عبادت میں اپنے آپ کو کوتاہ سمجھ کر مالک سے شرم اور حیا کرے کہ حق عبودیت ادا نہیں کر سکا، ”حیاء نفس“ انسان کوئی کام کرے اور اس میں کوئی نقص یا کمی رہ جائے تو اپنی ذات سے بھی شرم آنے لگے کہ ذرا سا کام بھی نہ کر سکے۔ کہتے ہیں کہ یہ قسم حیاء کی سب سے اعلیٰ ہے کیونکہ جو شخص اپنی ذات سے بھی شرماتا ہے، وہ دوسرے سے کس قدر شرمائے گا!!

اللہ تعالیٰ ہم کو بھی شرم و حیاط فرمائے۔ آمین

## بَابُ مَا جَاءَ فِي رَجَامَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سینگیاں لگوانے کے بیان میں

حدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ: حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ جَعْفَرٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ قَالَ:  
 سُئِلَ أَنَّسُ بْنَ مَالِكٍ عَنْ كَسْبِ الْحِجَامَةِ، فَقَالَ: اخْتَجَمْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
 عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِجَامَةً أَبُو طَيْبَةَ، فَأَمَرَ لَهُ بِصَاعِدَتِينِ مِنْ تَحْمَامٍ، وَكَلَّمَ أَهْلَهُ فَوَضَعُوا  
 عَنْهُ مِنْ خَرَاجِهِ وَقَالَ: إِنَّ أَفْصَلَ مَا تَدَأَّبُوا يُنْتَمِ بِهِ الْحِجَامَةُ، أَوْ إِنَّ مِنْ أَمْثَلِ  
 دَوَائِكُمُ الْحِجَامَةَ.

ترجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو طیبہ سے سینگیاں لگوائیں اور اس کو دو صاع کھانا دینے کا حکم فرمایا۔ آپ نے ان کے مالکوں سے ان کی سفارش کی تو انہوں نے اس کے ذمہ جو محصول تھا اس میں کی کرا دی۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی ارشاد فرمایا کہ سینگی لگوانا بہترین دوا ہے۔

### زبدۃ:

۱: اس حدیث سے دو باتیں ثابت ہوتی ہیں:

(۱): ایک یہ کہ سینگی لگوانا جائز ہے۔

(۲): دوسرا یہ کہ سینگی میں خون چوسنا پڑتا ہے اور خون پوستہ وقت حلقت سے نیچے اتر جانے کا بھی اندیشہ ہوتا ہے۔ اس لیے اس میں احتیاط کی بہت ضرورت ہے۔ احادیث میں بھی اسی بناء پر اس پیشہ کی مذمت آئی ہے مگر اس کے باوجود اس پیشہ پر اجرت اور مزدوری لینا جائز ہے جیسا کہ اسی حدیث میں وارد ہے کہ آپ نے ابو طیبہ کو

دو صاع اجرت عنایت فرمائی۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مرتبہ سینگی لگوائی اور مجھے حکم دیا کہ میں اس کی مزدوری ادا کروں۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ اگر سینگی پر اجرت حرام ہوتی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کیسے ادا فرماتے؟

**2:** ابو طیبہ عبد ماذون تھے۔ عبد ماذون اس غلام کو کہتے ہیں کہ جس کا ماں کیہ کہہ دے کہ روزانہ تم کما کرا تی رقم ہمیں دیا کرو، باقی زیادہ سے ہمیں کوئی سروکار نہیں۔ ان کے ماں نے ان کا روزانہ کا محصول تین صاع مقرر کیا ہوا تھا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے سفارش فرمایا کہ ان کا محصول تین صاع یومیہ کے بجائے دو صاع کروا دیا۔ ایک صاع تقریباً چار سیر کا ہوتا ہے۔

**حدیث:** حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم گردن کی دونوں جانب کی رگوں اور دوشانوں کے درمیان میں سینگی لگواتے تھے۔ آپ عموماً چاند کی ستر، انیس اور اکیس تاریخ کو سینگی کا استعمال فرماتے تھے۔

#### زبدۃ:

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم بہت کثرت سے سینگی استعمال فرماتے تھے۔ جس کی وجہ یہ ہے کہ خیبر کے یہودیوں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو زہر کھلادیا تھا۔ آپ نے اگرچہ زہر والا گوشت سارا نہیں کھایا تھا مگر جو تھوڑی مقدار حلق میں اتر گئی تھی وہ خاص طور پر گرمی میں اپنا اثر دکھاتی تھی اور بدن کے جس حصہ میں زہر کے مادہ کا زور ہوتا تھا آپ اسی طرف سینگی لگواتے تھے۔

#### زبدۃ:

جب انسانی جسم کے کسی حصہ میں فاسد خون جمع ہو کر درد یا ورم کا سبب بن کر تکلیف دیتا ہے تو ایسے خون کو جسم کے تکلیف زدہ حصے سے یا تو بالکل باہر

نکال دیا جاتا ہے یا پھر اسے جسم کے دوسرے حصے کی طرف منتقل کر دیا جاتا ہے۔ اس طریقہ علاج کو سینگی لگوانا، جامہ، پچھنے لگوانا یا فصد کھلوانا بھی کہتے ہیں۔ ”سینگی“ ایک سینگ نما آله ہوتا ہے جو کہ اندر سے خالی ہوتا ہے اور اسی کے ذریعہ سے جسم کے مطلوبہ حصہ سے خون کھینچ لیا جاتا ہے۔ گرم ملکوں میں خون کا دباؤ جسم کے بیرونی حصہ کی طرف ہوتا ہے۔ لہذا وہاں جام استرے سے پچھنے (یعنی نک) لگا کر خون کو باہر نکال دیتا ہے، پھر اس جگہ پر سینگی لگا کر خون کو چوتا ہے جس سے گند اخون باہر نکل جاتا ہے اور مریض کو افاقہ ہو جاتا ہے۔

دوسری طریقہ یہ ہے کہ خاص جگہ پر پچھنے نہیں لگائے جاتے بلکہ خاص سینگی لگا کر خون کو کھینچا جاتا ہے جس کے نتیجہ میں فاسد خون درد یا ورم والی جگہ سے دوسرا طرف منتقل ہو جاتا ہے اور مریض کو افاقہ ہو جاتا ہے۔ اب اس فن میں بھی بہت جدت آچکی ہے۔ مختلف مشینیں ایجاد ہو چکی ہیں اور دنیا بھر میں یہ طریقہ علاج تیزی کے ساتھ مقبول ہو رہا ہے۔

## بَابٌ : مَا جَاءَ فِي أَسْمَاءِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے بعض اسماء مبارک کے بیان میں

حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْمَخْزُومِيُّ، وَغَيْرُهُ وَاجِبٌ قَالُوا : حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، عَنْ هُمَّى بْنِ جَيْرَةِ بْنِ مُظْعَمٍ، عَنْ أَبِيهِ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : إِنَّ لِلنَّاسِ أَنْمَاءً أَنَّا نَحْمَدُ، وَأَنَّا نَحْمَدُ، وَأَنَّا الْمَاجِيُّ الَّذِي يَمْحُو اللَّهُ بِالْكُفْرِ، وَأَنَّا الْخَاتِرُ الَّذِي يُخْشِيُّ النَّاسَ عَلَى قَدَمِيِّ، وَأَنَا الْعَاقِبُ وَالْعَاقِبُ الَّذِي لَيْسَ بِعَدَهُ تَيّْزٌ.

ترجمہ: حضرت جیر بن مطعم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میرے بہت سے نام ہیں جن میں سے ایک محمد اور ایک احمد ہے اور میں ماحی ہوں، میرے ذریعہ اللہ تعالیٰ کفر کو مٹاتا ہے اور میں حاشر ہوں کہ لوگ میرے سامنے قیامت کے دن جمع کیے جائیں گے اور میں عاقب ہوں کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا۔

حدیث: حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے میری ملاقات مدینہ منورہ کے ایک بازار میں ہو گئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں محمد ہوں، احمد ہوں، نبی الرحمة، نبی التوبہ، مُقْلُفٌ اور نبی الملاحم ہوں۔

### زبدۃ:

(1): ”نبی الرحمة“ کا معنی یہ ہے کہ آپ کو اللہ تعالیٰ نے تمام جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا۔

(2) ”نبی التوبہ“ یعنی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی برکت سے اللہ تعالیٰ

نے جتنی مخلوق کی توبہ قبول کی ہے اتنی کسی اور نبی کی امت کی قبول نہیں کی۔

(3): ”الْمُفَقِّلُ“ سب سے پچھے آنے والا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم بھی سب نبیوں کے بعد تشریف لائے تھے۔

(4): ”نَبِيُّ الْمَلَائِيم“ سخت جنگوں والا نبی۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے بذات خود تقریباً تاسیس جنگوں میں شرکت فرمائی ہے۔ جس قدر جہاد آپ کی امت نے کیا ہے اور کسی امت نے نہیں کیا۔

#### زبدۃ:

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے اسماء مبارک بہت زیادہ ہیں۔ ہر نام کسی نہ کسی صفت کو ظاہر کرتا ہے۔ کسی ایک روایت میں تمام ناموں کا سمجھاند کرہ بھی نہیں ہے۔ علامہ سخاوی علیہ الرحمۃ نے آپ کے چار سو، علامہ سیوطی علیہ الرحمۃ نے پانچ سو اور امام ابوکبر ابن العربي نے آپ کے ایک ہزار نام مبارک ذکر فرمائے ہیں۔

(جع الوسائل مع الہامش: ج 2 ص 226)

## بَابٌ : مَا جَاءَ فِي عَيْشِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

**باب:** حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے گزر اوقات کے بیان میں

حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو الْأَخْوَصَ، عَنْ سَمَاكِ بْنِ حَرْبٍ قَالَ : سَمِعْتُ النُّعْمَانَ بْنَ دَبَشِيرٍ يَقُولُ : أَلَسْتُمْ فِي طَعَامٍ وَشَرَابٍ مَا شِئْتُمْ ؟ لَقَدْ رَأَيْتُ نَبِيَّكُمْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَا يَجِدُ مِنَ الدَّنَقِ لِمَا يَمْلأُ بَطْنَهُ .

**ترجمہ:** حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ لوگو! کیا تمہیں خورد و نوش کی ہر وہ چیز میر نہیں ہے جس کی تم خواہش رکھتے ہو؟ حالانکہ میں نے تو تمہارے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو اس حالت میں دیکھا کہ ان کے پاس تو اتنی روپی کھجوریں بھی نہیں ہوتی تھیں جن سے پیٹ بھر سکیں۔

**حدیث:** حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ہم لوگ یعنی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے گھروالے وہ ہیں کہ ایک ایک مہینہ تک چولے میں آگ نہ جلتی تھی بلکہ ہمارا گزار اصرف پانی اور کھجوروں سے ہوتا تھا۔

### زبدۃ:

آگ نہ جلنے کا مطلب یہ ہے کہ گھر میں پکانے کے لیے کوئی چیز نہ ہوتی تھی۔ کھجوروں کے ساتھ پانی کا تذکرہ ممکن ہے کہ اس وجہ سے بھی فرمایا ہو کہ صرف کھجوریں بھی اتنی نہ ہوتی تھیں کہ ان سے پیٹ بھر جاتا۔

**حدیث:** حضرت ابو طلحہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہم نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے بھوک کی شکایت کی اور اپنے پیٹ پر پتھر بندھے ہوئے دکھائے

کہ ہر شخص کے پیٹ پر ایک پتھر باندھا ہوا تھا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے پیٹ مبارک سے کپڑا اٹھایا تو وہاں دو پتھر بندھے ہوئے تھے۔

## زبدۃ:

یہ واقعہ غزوہ خندق کا ہے جب دشمن نے مدینہ کو گھیر لیا تھا اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے مدینہ کے باہر خندق کھودنا شروع کر دی تھی۔ اس وقت کا یہ عالم تھا جس کا ذکر حدیث بالا میں ہوا تھا۔ مگر اس روایت میں بظاہر ایک اشکال یہ ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کمی کی روز بغیر سحری و افطاری کے روزے رکھتے تھے۔ جب صحابہ رضی اللہ عنہم نے اس طرح روزے رکھنے شروع کیے تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے منع فرمادیا اور فرمایا: تم میں مجھ جیسا کون ہے؟ مجھے تو اللہ تعالیٰ اپنی طرف سے کھلاتا اور پلاتا ہے۔ سوال یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ آپ کو کھلاتا اور پلاتا ہے تو پھر پیٹ پر بھوک کی وجہ سے پتھر باندھنے کا کیا مطلب؟ محدثین فرماتے ہیں کہ بھوک پیاس نہ لگنے کی صفت حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی اختیاری تھی۔ آپ جب چاہتے اس سے فائدہ اٹھایتے تھے اور مسلسل روزے رکھتے مگر اس موقع پر آپ نے اس مخصوص صفت سے فائدہ نہ اٹھایا تو بھوک پیاس کی وجہ سے پیٹ پر پتھر باندھنے پڑے۔

اس خصوصیت سے فائدہ اس وجہ سے نہ اٹھایا کہ امت کو تعلیم ہو اور امت کے سامنے نمونہ پیش ہو سکے اور اس وجہ سے بھی کہ آپ کے ساتھی بھوک و پیاس میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے ساتھ شریک پا کر گھبرائیں نہیں بلکہ ان کی حوصلہ افزائی ہو۔

## زبدۃ:

اہل مدینہ کی عادت تھی کہ بھوک کی شدت کے وقت پیٹ پر پتھر باندھ

لیتے تھے تاکہ اس کی سختی کی وجہ سے چلنے پھرنے میں کمزوری نہ ہو۔ کیونکہ پیٹ کے خالی ہونے کی صورت میں پیٹ کو کسی کپڑے سے باندھ لینے کی وجہ سے ضعف اور بے چینی میں افاق ہوتا ہے۔ نیر خالی پیٹ میں ہوا بھرنے کا خدشہ ہوتا ہے۔ نیز پیٹ خالی ہونے کی صورت میں کمر جھک جاتی ہے اور کبڑا ہونے کا خدشہ ہوتا ہے۔

### حدیث:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک دفعہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم ایسے وقت میں گھر سے باہر تشریف لائے جس وقت آپ عموماً گھر سے نہ لکتے تھے اور نہ ہی اس دوران کوئی دوسرا شخص آپ سے ملاقات کے لیے آتا تھا۔ اسی دوران حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ بھی حاضر ہوئے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا: ابو بکر! آپ کیسے آئے؟ انہوں نے عرض کیا کہ آپ سے ملاقات کی غرض سے تاکہ آپ کے چہرہ انور کی زیارت کروں اور آپ کو سلام عرض کروں۔ زیادہ دیر نہ گزری تھی کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ بھی آگئے۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے بھی آنے کی وجہ پوچھی تو انہوں نے جواب دیا کہ بھوک کی شدت نے باہر آنے پر مجبور کر دیا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بھوک تو میں بھی محسوس کر رہا ہوں۔ پھر یہ تینوں حضرت ابو الہیثم بن التیہان انصاری رضی اللہ عنہ کے باغ پر تشریف لے گئے۔ یہ صحابی اہل ثروت لوگوں میں سے تھے۔ ان کا کھجوروں کا بڑا باغ تھا اور کبیریاں بھی بہت زیادہ تھیں مگر ان کے پاس خادم کوئی نہ تھا اس لیے گھر کا کام خود ہی کرنا پڑتا تھا۔ جب یہ حضرات ان کے گھر پہنچے تو پتا چلا کہ وہ تو گھر والوں کے لیے میٹھا پانی لینے کے لیے گئے ہوئے ہیں۔ ابھی تھوڑی دیر ہی گزری تھی کہ حضرت ابو الہیثم بھی مشکیزہ کو بڑی مشکل سے اٹھائے ہوئے واپس آگئے اور عرض کرنے لگے: میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں۔ پھر اپنے مہمانوں کو اپنے باغ میں

لے کئے۔ ان کے لیے چٹائی بچھائی اور کھجور کے درخت سے ایک خوشہ توڑ کر لے آئے اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کر دیا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہمارے لیے پکے دانے چھانٹ کر لے آتے، تو انہوں نے عرض کیا کہ حضرت میں یہ ساری اس لیے لا یا ہوں کہ آپ اپنی پسند کے دانے پکے ہوئے یا جو پکنے کے قریب ہوں چھانٹ کر لے لیں۔ چنانچہ مہمانوں نے کھجوریں کھائیں اور پانی پیدا۔ پھر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: یہ پکی ہوئی کھجوریں، ٹھنڈا اپانی اور ٹھنڈا اسایہ وہ نعمتیں ہیں جن کے بارے میں قیامت کے دن تم سے پوچھا جائے گا۔ پھر حضرت ابوالہیثم اٹھے کہ مہمانوں کے لیے کھانا تیار کریں تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہمارے لیے دودھ دینے والا جانور ذبح نہ کرنا۔ لہذا انہوں نے بکری کا بچہ ذبح کیا اور کھانا تیار کر کے لے آئے۔ ان حضرات نے کھانا کھایا۔ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تمہارے پاس کوئی خادم بھی ہے؟ انہوں نے عرض کیا: نہیں۔ آپ نے فرمایا کہ جب ہمارے پاس قیدی غلام آئیں تو تم بھی ہمارے پاس آنا۔ اتفاقاً ایک جگہ سے دو غلام آگئے تو حضرت ابوالہیثم بھی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے۔ آپ نے فرمایا کہ ان دونوں میں سے جس غلام کو چاہو منتخب کرو۔ انہوں نے عرض کیا: حضرت آپ ہی میرے لیے منتخب فرمادیں۔

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مشورہ دینے والا امین ہوتا ہے، اس لیے میں بھی امین ہونے کی حیثیت سے فلاں غلام کو پسند کرتا ہوں۔ اس لیے کہ میں نے دیکھا ہے کہ وہ نماز پڑھتا ہے لیکن میں تمہیں اس کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کی وصیت کرتا ہوں۔ پھر ابوالہیثم اپنے غلام کو لے کر آئے اور اپنی بیوی سے سارا واقعہ بیان کیا اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان بھی سنایا تو ان کی بیوی نے کہا: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد مبارک کا حق تم ادا نہ کر سکو گے، اس لیے

بہتر بھی ہے کہ تم اس کو آزاد ہی کر دو۔ چنانچہ انہوں نے اس کو آزاد کر دیا۔ پھر جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے جانشیر صحابی کے واقعہ کا علم ہوا تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ اپنے نبی اور اس کے جانشین کو دو باطنی مشیر بھی دیتے ہیں، ایک ان میں سے نیکی کا حکم دیتا ہے اور برائی سے روکتا ہے جبکہ دوسرا مشیر اس میں خرابی پیدا کرنے میں کسر نہیں چھوڑتا، جو شخص برے مشیر سے بچالیا گیا وہ حقیقت میں برائی سے محفوظ ہو گیا۔

## زبدۃ:

1: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم، حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا ایک ہی وقت میں گھر سے باہر تشریف لانا اور وجہ کا بھی تینوں میں ایک ہی ہونا یہ آپس کے شدید قلبی تعلق کی علامت ہے۔ کہتے ہیں: دل را بدل رابے است  
[ترجمہ: دل کو دل سے تعلق ہوتا ہے]

2: حضرت ابوالہیشم رضی اللہ عنہ کا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت عالیہ میں ہر قسم کی کمی ہوئی اور پکنے کے قریب کھجوریں پیش کرنا یہ علامت ہے حضرت کے ساتھ شدید محبت کی کہ یہ حضرت ہر قسم کی پسند کریں اور تناول فرمائیں کیونکہ ہر شخص کی اپنی پسند ہوتی ہے، کوئی کمی کھجوریں اور کوئی پکنے کے قریب کھجوروں کو زیادہ پسند کرتا ہے۔

3: تنگستی کے زمانہ میں کھجوریں، ٹھنڈا اپانی اور ٹھنڈا سایہ ملنے پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد فرمانا کہ ”ان نعمتوں کے بارے میں بھی تم سے قیامت کے دن سوال ہو گا“ بڑا ہی قابل غور اور توجہ طلب مسئلہ ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں آخرت کی فکر نصیب فرمائیں اور تیاری کی توفیق دیں۔ ہم تو ہر وقت آسودہ حال ہونے کے

باوجود جس طرح نعمتوں کا استعمال کرتے بلکہ ضائع کرتے ہیں بس اللہ تعالیٰ ہی ہمیں اپنی جانب کے فضل و کرم سے آخرت کے سوال و جواب اور حساب و کتاب سے بچا کر اپنے عذاب سے محفوظ فرمائیں۔ آمین

4: حضرت ابوالہیثم رضی اللہ عنہ کی بیوی بھی ماشاء اللہ کیا بہترین مشیر ثابت ہوئیں کہ اپنی مشقت کی ذرا پروانہ کی بلکہ خاؤند کو فوراً غلام آزاد کرنے کا مشورہ دیا کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ ہم حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم پر عمل نہ کر سکیں۔ اللہ تعالیٰ ہم کو بھی اتباع نصیب فرمائیں اور ہر مسلمان کو ایسی بیوی عنایت فرمائیں۔

حدیث: ایک لمبی حدیث ہے جس میں حضرت عتبہ بن غزوہ ان رضی اللہ عنہ کا جملہ بھی ہے کہ لوگو! میں نے اپنے آپ کو اس حالت میں بھی دیکھا کہ میں ان سات آدمیوں میں سے ایک ہوں جو اس وقت حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے۔ اس وقت ہمارے پاس کھانے کے لیے کوئی چیز نہ تھی سوائے درختوں کے پتوں کے جن کو کھانے سے ہمارے جڑے زخمی ہو گئے تھے۔

حدیث: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں اس وقت اللہ کے راستے میں خوفزدہ کیا گیا جب کہ میرے ساتھ اور کوئی نہ تھا، اور مجھے اللہ کی خاطر اس وقت ایذا پہنچائی گئی جس وقت کسی بھی دوسرے شخص کو تکلیف نہیں پہنچائی گئی، اور مجھ پر تیس دن اور رات ایسے گزرے ہیں کہ ان میں میرے اور بلال کے لیے کوئی چیز ایسی نہ تھی جس کو کوئی زندہ مخلوق کھا سکے سوائے اس چیز کے جو بلال کی بغل میں رکھی ہوئی تھی۔

زبدۃ:

یہ واقعہ کی زندگی کے تبلیغی سفر کا ہے جس میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ

وسلم کے ہمراہ حضرت بلال رضی اللہ عنہ ہوں گے۔ خوف اور تکلیف دینے والے کا مطلب یہ ہے کہ بیت اللہ اور چار محترم مہینوں؛ رجب، ذوالقعدہ، ذوالحجہ اور محرم کا مشرکین مکہ بھی احترام کرتے تھے، اپنے قاتل تک کو پچھنا کہتے تھے مگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو محترم مقام بیت اللہ اور محترم مہینوں میں بھی مشرکین ستانے سے بازنہ آئے تھے اور پھر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت تھا تھے، کیونکہ قاعدہ کی بات ہے کہ جب لوگ زیادہ ہوں تو مصیبت ہلکی ہو جاتی ہے۔

## زبدۃ:

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا کمی زندگی کا دور نہایت تنگی میں گزارا۔ اشاعت دین کے لیے آپ کو بہت تکلیفیں اٹھانا پڑیں اور گزر اوقات کے وسائل بھی بالکل نہ تھے مگر مدنی زندگی میں جب کہ اشاعت دین کا کام بھی چل نکلا، اسلامی ریاست بھی قائم ہو گئی اور مسلمانوں کی حالت بھی بہت بہتر ہو گئی تو فتوحات شروع ہو گئیں اور غنیمت کا مال بھی شروع ہو گیا مگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی پوری زندگی کا گزر ان یکساں رہا اور آخر عمر تک اس میں فرق نہ آیا۔

بلکہ آپ فرماتے تھے کہ حق تعالیٰ شانہ نے فرمایا: اگر کہو تو میں تمہاری کے کی زمین کو سونے کا بنادوں مگر میں نے عرض کیا کہ یا اللہ! نہیں، میرا دل چاہتا ہے کہ ایک دن پیسٹ بھر کے کھاؤں تاکہ تیر اشکرا دا کروں اور ایک دن بھوکار ہوں تاکہ تیرے سامنے عاجزی کروں۔ گویا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا فقر و فاقہ اختیاری تھا۔

اللہ تعالیٰ ہم کو بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کامل نصیب فرمائے۔ آمین

## بَابُ : مَا جَاءَ فِي سِنِّ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عمر مبارک کے بیان میں  
 حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ مَنْبِعٍ، قَالَ : حَدَّثَنَا رَوْحُ بْنُ عُبَادَةَ، قَالَ : حَدَّثَنَا  
 زَكَرِيَّا بْنُ إِسْحَاقَ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ دِينَارٍ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ : مَكَثَ  
 النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِكَثَةً ثَلَاثَةَ عَشْرَةَ سَنَةً يُؤْخَذُ إِلَيْهِ، وَيُأْكَدُ يَنْتَهِ  
 عَشْرًا، وَتُؤْفَى وَهُوَ ابْنُ ثَلَاثَةِ وَسِتِّينَ.

ترجمہ: حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم  
 نبوت کے بعد مکرمہ میں تیرہ سال تک رہے۔ اس دوران آپ پر وحی نازل ہوتی  
 رہی، اس کے بعد دس سال تک مدینہ منورہ میں قیام فرمایا اور تریسیٹھ سال کی عمر میں  
 وفات پائی۔

### زبدۃ:

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عمر مبارک تریسیٹھ سال ہی ہوئی ہے مگر  
 حضرت انس رضی اللہ عنہ کی روایت میں ہے کہ آپ کو چالیس سال کی عمر میں نبوت  
 ملی، پھر دس سال مکہ میں رہے اور دس سال مدینہ منورہ میں رہے اور ساٹھ سال کی عمر  
 میں وفات پائی، حالانکہ صحیح بات تو یہ ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم تیرہ سال  
 مکہ مکرمہ میں رہے۔

اس کی وجہ محدثین یہ بیان فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو  
 چالیس سال کی عمر میں نبوت ملی، پھر تین سال بعد رسالت ملی، اس کے بعد دس سال  
 مکہ مکرمہ میں رہے تو حضرت انس رضی اللہ عنہ نے نبوت اور رسالت کے درمیان کے

تین سال شمار نہیں فرمائے۔

باتی جن روایات میں اس تفصیل کے بغیر دیے ہی آتا ہے کہ آپ کی عمر مبارک ساٹھ برس تھی تو اس کی وجہ یہ ہے عرب عام طور پر اعداد میں صرف دہائیاں شمار کرتے ہیں اور کسر کو چھوڑ دیتے ہیں، اس لیے ان روایات میں آپ کی عمر مبارک ساٹھ سال مذکور ہے۔

بعض روایات میں مثلاً حضرت دغفل بن حنظله اور خود حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہم کی ہی ایک روایت میں آپ کی عمر مبارک کے پینیٹھ سال ہونے کا ذکر ہے تو اس کی وجہ یہ ہے کہ اس میں ولادت اور وفات والے سال کو مستقل شمار کیا گیا ہے، تو اس حساب سے پینیٹھ سال عمر مبارک ہوتی۔

اس لحاظ سے آپ کی عمر مبارک پر ساٹھ سال یا پینیٹھ سال کا اطلاق مجاز ہے، فی الحقيقة عمر مبارک تریسیٹھ سال ہی تھی۔ گویا سب روایات کا حاصل ایک ہی ہے۔

## بَابُ: مَا جَاءَ فِي وَفَاتَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بیان میں

حَدَّثَنَا أَبُو عَمَّارٍ الْخُسَيْنُ بْنُ حُرَيْثٍ، وَقَتِيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ، وَغَيْرُواحِدٍ قَالُوا: حَدَّثَنَا سُفْيَانُ بْنُ عَيْنَةَ، عَنِ الزُّهْرِيِّ، عَنْ أَنَّى بْنِ مَالِكٍ قَالَ: أَخْرُ نَظَرَتِهِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَشْفُ السِّتَّارَةِ يَوْمَ الْإِثْنَيْنِ، فَنَظَرْتُ إِلَى وَجْهِهِ كَانَهُ وَرَقَةً مُصَحَّفٍ وَالنَّاسُ حَلْفٌ أَبِي بَكْرٍ، فَأَشَارَ إِلَى النَّاسِ أَنِ اتَّبِعُوا، وَأَبُو بَكْرٍ يَعْمَلُهُمْ وَالْقَى السِّجْفَ، وَتُؤْفَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ آخِرِ ذَلِكِ الْيَوْمِ.

ترجمہ: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں مجھے جس وقت حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا آخر دیدار نصیب ہوا یہ وہ وقت تھا جب آپ نے پیر کے دن گھر کا پر دہ اٹھایا۔ میں نے آپ کا چہرہ مبارک دیکھا تو وہ قرآن کریم کے نورانی ورق کی طرح چمک رہا تھا۔ لوگ اس وقت حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے پیچھے نماز ادا کر رہے تھے (آپ کو دیکھ کر لوگ پیچھے ہٹنے لگے) تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو اپنی جگہ گھر سے رہنے کا اشارہ فرمایا پھر آپ نے پر دہ گردیا۔ اسی دن کے آخری حصے میں آپ کا وصال مبارک ہو گیا۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے وقت میں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے سینہ پر سہارا دیا ہوا تھا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پیشاب کرنے کے لیے طشت منگوایا، اس میں پیشاب مبارک فرمایا اور اس کے بعد آپ کی وفات ہو گئی۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریب پانی کا پیالہ رکھا ہوا تھا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس پیالے میں اپنے ہاتھ مبارک ڈالتے اور چہرہ مبارک پر پھیرتے تھے اور ساتھ یہ دعا بھی فرماتے: اے اللہ! موت کی سختیوں پر میری مدد فرم۔

زبدۃ:

جب کوئی تکلیف آتی ہے تو اکثر لوگ بھٹک جاتے ہیں، تکلیف کاروناروتو ہیں اور اللہ تعالیٰ کے ذکر سے محروم ہو جاتے ہیں۔ اس مشکل وقت میں اللہ کے نبی نے یہ دعاء نگ کرامت کو تعلیم دی ہے کہ موت کے مشکل اور سخت ترین وقت میں بھی توجہ اللہ تعالیٰ کی طرف رکھنا چاہیے اور کسی کی طرف دھیان نہ دینا چاہیے۔

حدیث: حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ موت کے وقت حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر جو سختی تھی اس کو دیکھ کر اب مجھے کسی شخص کے مرض الموت میں تکلیف نہ ہونے پر رشک نہیں ہوتا۔

حدیث: حضرت ابن عباس اور حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد تشریف لائے اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی پیشانی مبارک کو بوسہ دیا۔

زبدۃ:

یہ بوسہ دینا برکت حاصل کرنے کے لیے تھایا یہ الوداعی بوسہ تھا کہ آپ اپنے محبوب کو رخصت کر رہے تھے۔ اس روایت سے معلوم ہوا کہ اپنے کسی عزیز کو وفات کے بعد بوسہ دینا جائز بلکہ سنت سے ثابت ہے کیونکہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ

وسلم نے بھی حضرت عثمان بن مظعون رضی اللہ عنہ کو وفات کے بعد بوسہ دیا تھا۔

حدیث: حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم جس روز ہجرت فرمائکر مدینہ منورہ تشریف لائے تو مدینہ کی ہر چیز روشن ہو گئی اور جس روز آپ صلی اللہ علیہ وسلم دنیا سے رخصت ہوئے تو مدینہ منورہ کی ہر چیز تاریک نظر آنے لگی۔ ہم نے ابھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو دفن کرنے کے بعد قبر کی مٹی سے ہاتھ بھینے جھاڑے تھے کہ ہم نے اپنے دلوں میں تبدیلی محسوس کی۔

### زبدۃ:

دللوں میں تبدیلی محسوس کرنے کا مطلب یہ ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مبارکہ سے جو فیض حاصل ہو رہا تھا وہ ختم ہو گیا اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت کی وجہ سے جو روحانی ترقی اور انوار حاصل ہو رہے تھے وہ ختم ہو گئے۔ یہ بات تو ظاہر ہے کہ جو کیفیت حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات مبارکہ میں تھی وہ کہاں باقی رہ سکتی ہے؟!

حدیث: حضرت سالم بن عبید رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی مرض الموت کے دوران آپ پر بے ہوشی طاری ہو گئی۔ پھر جب کچھ افاقہ ہوا تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا: کیا نماز کا وقت ہو گیا ہے؟ صحابہ رضی اللہ عنہم نے عرض کیا: جی ہاں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: بلاں کو کہو کہ اذان کےے اور ابو بکر کو کہو کہ لوگوں کو نماز پڑھائے۔ اس کے بعد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر بے ہوشی طاری ہو گئی۔ پھر کچھ افاقہ ہوا تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا: کیا نماز کا وقت ہو گیا ہے؟ تو صحابہ رضی اللہ عنہم نے عرض کیا: جی ہاں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بلاں کو کہو اذان دے اور ابو بکر کو کہو کہ لوگوں کو نماز پڑھائے۔ حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا کہ

میرے والد ابو بکر بڑے نرم دل ہیں، وہ جب اس مصلے پر کھڑے ہوں گے تو روپڑیں گے اور نمازن پڑھا سکیں گے، لہذا آپ کسی دوسرے آدمی کو نماز پڑھانے کا حکم دے دیں۔ اس کے بعد آپ پر پھر بے ہوشی طاری ہو گئی۔ جب کچھ افاقہ ہوا تو فرمایا: بلاں کو کہو کہ اذان دیں اور ابو بکر کو کہو کہ لوگوں کو نماز پڑھائیں۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا کہ تم تو حضرت یوسف علیہ السلام کی عورتوں کی طرح ہو۔

حضرت بال رضی اللہ عنہ نے اذان دی اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے لوگوں کو نماز پڑھائی۔ پھر آپ نے جب کچھ بلکہ پن محسوس کیا تو فرمایا: دیکھو مجھے سہارا دے کر کوئی مسجد تک لے جانے والا ہے؟ چنانچہ حضرت بریرہ باندی اور ایک دوسرा شخص آیا اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے دونوں کے کندھوں کا سہارا لیا اور مسجد تک تشریف لے گئے۔ پھر جب حضرت صدیق رضی اللہ عنہ نے آپ کو آتے دیکھا تو پیچھے ہٹنے کا ارادہ فرمایا مگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اشارہ فرمایا کہ اپنی جگہ پر ثابت قدم رہو یہاں تک کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے نماز کامل فرمائی اور اسی روز حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا انقال ہو گیا۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرمانے لگے کہ جس شخص نے یہ کہا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہو گئی ہے میں اپنی تواریخ سے اس کا سر قلم کر دوں گا۔ راوی کہتے ہیں کہ اس زمانے میں لوگ اُتی تھے، اس سے پہلے ان میں کوئی نبی نہیں آیا تھا، لہذا حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی بات پر سب خاموش ہو گئے۔ پھر بعض لوگوں نے کہا کہ اے سالم! جاؤ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھی حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو لے آؤ۔ حضرت سالم فرماتے ہیں کہ میں روتا ہو ادھشت کے عالم میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچا۔ اس وقت آپ مسجد میں تھے۔ انہوں نے مجھے دیکھ کر پوچھا: کیا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا انقال ہو گیا

ہے؟ میں نے کہا کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جس شخص نے یہ کہا کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا انتقال ہو گیا ہے میں اپنی تواریخ سے اس کی گردن اڑا دوں گا۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ چلو۔ چنانچہ میں بھی ان کے ہمراہ چل دیا۔ جب آپ تشریف لائے تو لوگ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے مکان پر جمع تھے۔ آپ نے فرمایا: لوگوں مجھے راستہ دو۔ چنانچہ لوگوں نے آپ کو راستہ دے دیا۔ آپ آئے اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر گہری نظر ڈال کر آپ کی پیشانی مبارک کو بوسہ دیا، آپ کو چھوڑا اور یہ آیت پڑھی:

إِنَّكَ مَيْتٌ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ . [سورة الانزal: 30]

آپ بھی وفات پانے والے ہیں اور یہ لوگ بھی مرنے والے ہیں۔

پھر لوگوں نے پوچھا کہ کیا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم وفات پانے کے لئے انہوں نے جواب دیا: ہاں۔ لوگ سمجھ گئے اور ان کو یقین ہو گیا۔ پھر لوگوں نے پوچھا: اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھی! کیا ہم حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا جنازہ بھی پڑھیں گے؟ تو انہوں نے جواب دیا: ہاں۔ لوگوں نے پوچھا: جنازہ کس طرح پڑھیں؟ آپ نے جواب دیا: ایک جماعت جگہ کے اندر جائے، وہ تکبیر کہے اور دعا کرے اور حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھ کر باہر آجائے، پھر دوسری جماعت جگہ مبارک میں داخل ہو تکبیر کہے، درود پڑھے اور دعا کر کے باہر آجائے، اسی طرح سب لوگ نماز جنازہ پڑھیں۔ پھر لوگوں نے پوچھا: اے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھی! کیا حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو دفن بھی کیا جائے گا؟ آپ نے جواب دیا کہ ہاں۔ لوگوں نے پوچھا: کس جگہ دفن کیا جائے گا؟ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے جواب دیا کہ آپ کو اسی جگہ دفن کیا جائے گا جس جگہ آپ فوت ہوئے، اس لیے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی روح مبارک اللہ تعالیٰ

نے اسی جگہ پر قبض فرمائی ہے جو جگہ اللہ کو پند ہے۔ صحابہ کو ہر برات پر یقین ہو گیا کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے تمام امور میں ٹھیک راہنمائی فرمائی ہے۔

پھر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے قریبی رشتہ داروں کو حکم دیا کہ وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تجویز و تکفیر کریں۔

مہاجرین آپس میں خلیفہ کے بارے میں مشورہ کر رہے تھے تو انہوں نے (مہاجرین نے) کہا کہ اپنے انصاری بھائیوں کے پاس چلیں اور انہیں بھی اس معاملہ میں اپنے ساتھ شریک کریں۔ چنانچہ جب مشورہ ہوا تو انصار نے کہا کہ ایک امیر ہم میں سے ہونا چاہیے اور ایک امیر تم میں سے ہونا چاہیے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کے جواب میں ارشاد فرمایا: وہ کون شخص ہے کہ جس میں یہ تین فضیلیتیں جمع ہیں:

(۱): جس کو قرآن نے ”تمانی اشیاء“ کہا یعنی وہ غار میں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا تھامی کا ساتھی ہے۔

(۲): جس کو اللہ تعالیٰ نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ساتھی اور رفیق فرمایا ہے۔

(۳): جس کو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ غم نہ کرو، اللہ ہمارے ساتھ ہے یعنی اس کو اللہ تعالیٰ کی معیت حاصل ہے۔

اے لوگو! بتاؤ! وہ دونوں کون تھے جن دونوں کے بارے میں یہ آئیں اتریں؟ اس کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ہاتھ پڑھایا اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر بیعت کی، پھر دوسرے تمام لوگوں نے بھی حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر اپنی رضامندی اور رغبت کے ساتھ بیعت کر لی۔

### زبدۃ:

اس حدیث میں اہم بات یہ ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا

کہ تم تو حضرت یوسف علیہ السلام والی عورتوں کی طرح ہو۔ بات دراصل یہ ہے کہ حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا تھا کہ میرے والد نرم دل ہیں اور وہ نمازن پڑھا سکیں گے، اس لیے کسی اور کو مصلی پر کھڑا فرمادیں۔ اس میں انہوں نے حضرت حفصہ رضی اللہ عنہا کو بھی اپنا ہمنوا بنا لیا تھا اور انہوں نے ان کی سفارش کردی تھی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم یوسف (علیہ السلام) والی عورتوں کی طرح ہو یعنی جس طرح زیخاربے جابات پر ضد کر رہی تھی، تم بھی بے جا بات پر ضد کرتی ہو، تمہیں چاہیے تھا کہ میری بات فوراً مان لیتیں۔

اور بعض نے فرمایا کہ یوسف والی عورتوں سے مراد وہ عورتیں ہیں جنہوں نے زیخار کو طعنہ دیا تھا کہ تو ایک غلام لڑکے پر عاشق ہو گئی ہے تو زیخار نے ان کی دعوت کی اور یوسف علیہ السلام کو ان کے سامنے آنے کا حکم دیا۔ ان عورتوں نے یوسف علیہ السلام کو دیکھ کر اپنے ہاتھ کاٹ لیے۔ تو زیخار کا مقصد ان عورتوں کی دعوت کرنانہ تھا بلکہ مقصد یوسف علیہ السلام کو دکھانا تھا۔ اسی طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم بھی یوسف علیہ السلام والی عورتوں کی طرح ہو کہ تم ظاہر اور کوکھی ہو کہ ابو بکر نرم دل ہیں اور ان کی جگہ پر کسی اور کو مصلی پر کھڑا کر دوں مگر تمہارا مقصد کچھ اور ہے۔ چنانچہ دوسری روایت میں ہے کہ حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا خود فرماتی ہیں کہ میں بار بار اصرار کر رہی تھی کہ میرے باپ کو مصلی پر کھڑا نہ کریں کیونکہ وہ نرم دل آدمی ہیں، رونے لگ جائیں گے اور نمازن پڑھا سکیں گے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ میں خیال کرتی تھی کہ لوگ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد اس شخص کو کبھی پسند نہ کریں گے جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی جگہ پر کھڑا ہو۔ لوگ ایسے شخص کو منحوس سمجھیں گے۔

اور حضرت حفصہ رضی اللہ عنہا اگرچہ ظاہر میں تو حضرت ام المؤمنین

(میری ای) عائشہ رضی اللہ عنہا کی موافقت کر رہی تھیں مگر شاید دل میں یہ ہو کہ میرے والد حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی نیابت ادا کرنے کی سعادت مل جائے اور اپنے والد کی عظمت و بزرگی کا زیادہ خیال ہو تو اس طرح ان کو حضرت یوسف علیہ السلام والی عورتوں کے ساتھ تشبیہ دی۔

## زبدۃ:

(1): حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے لیے بہت بڑا سانحہ تھا۔ انہیں سمجھ میں نہیں آ رہا تھا کہ کیا کریں؟ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر ایسی دہشت طاری ہوئی کہ وہ زبان سے کچھ بول ہی نہ سکتے تھے۔ ایسے موقع پر جس طرح حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے صحابہ رضی اللہ عنہم کو سنبھالا یہ ان کا کمال اور ان کی ہی خصوصیت ہے، اور کیوں نہ ہوتی؟ آخر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے صحیح جانشین، ہم راز اور ساتھی تھے۔

(2): یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضور علیہ السلام کی موت کا انکار کیوں کیا؟ اس کی بہترین توجیہ جو راقم کے ذہن میں آتی ہے جس میں حضرت عمر کی جلالت شان بھی ہے اور اہل السنۃ والجماعۃ کے عقیدہ کی وضاحت بھی وہ یہ ہے کہ صحابہ کرام نے آپ علیہ السلام کے جسد مبارک اور آنکھوں کو دیکھا تو فرمایا کہ وفات ہو گئی۔ حضرت عمر کی نگاہ حضور کے قلب اطہر پر تھی جس میں حیات کے اثرات تھے اس لیے فرمایا کہ آپ زندہ ہیں۔ ورنہ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ جس عمر کے بارے پیغمبر نے فرمایا:

ان اللہ جعل الحق علی لسان عمر وقلبه

(ترمذی ج 2 ص 209 باب مناقب عمر)

کہ اللہ تعالیٰ نے عمر کے دل و زبان پر حق جاری کر دیا، عمر سوچتا بھی ٹھیک

ہے عمر بولنا بھی صحیک ہے، وہ عمر اس موقعے پر غلط بات کہے!۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اس نظریہ پر مدلل بحث دیکھنے کے لیے قاسم العلوم والخیرات بانی دار العلوم دیوبند مولانا محمد قاسم ناظری رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب "آب حیات" کا مطالعہ کریں۔

(3) عام مسلمانوں کی نماز جنازہ کا طریقہ تو معروف ہی ہے مگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز جنازہ کا طریقہ بالکل مختلف ہے جس کی تفصیل کتب حدیث میں موجود ہے۔ یہ طریقہ خود حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ازواج مطہرات کے سامنے ایک روز بیان فرمایا تھا جیسا کہ متدرک حاکم اور مند بزار میں ہے کہ ایک موقع پر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ کے گھر والوں نے پوچھا کہ یا رسول اللہ! موت تو ہر ذی روح کے لیے برحق ہے، جب آپ کی ذات مبارک پر یہ وقت آئے تو آپ کا جنازہ کون پڑھے گا؟ تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تم مجھے غسل دے کر تین سفید کپڑوں میں کفن پہنادو تو مجھے چار پائی پر رکھ دینا اور تھوڑی دیر کے لیے کمرے سے باہر نکل جانا، سب سے پہلے میرا جنازہ مقرب فرشتے اپنے لاٹکر کے ساتھ پڑھیں گے یعنی جبرائیل، پھر میکائیل، پھر اسرافیل، پھر ملک الموت اپنی اپنی جماعت کے ساتھ پڑھیں گے، پھر تم گروہ در گروہ کمرے میں داخل ہونا اور مجھ پر درود وسلام پڑھنا۔

(متدرک الحاکم: ج 3 ص 608 رقم الحدیث 4455)

چنانچہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی ہدایت کے مطابق ایسے ہی ہوا۔ دس دس کے گروہ کمرے میں داخل ہوتے، آپ پر درود وسلام پڑھتے، پھر اسی طریقہ سے عورتوں نے، پھر بچوں نے پڑھا۔

### حدیث:

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب حضرت پاک صلی

اللہ علیہ وسلم موت کی سختی محسوس فرمادے تھے تو آپ کی لخت جگر حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے کہا: ہائے میرے ابا جی کی تکلیف! تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: آج کے بعد تیرے والد پر کوئی تکلیف نہیں رہے گی، آج تیرے باپ پر وہ بھاری چیز اتری ہے (یعنی موت) جو کہ قیامت کے دن تک کسی بھی فرد کو نہیں چھوڑے گی۔

حدیث: حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس شخص کے دونپچھے ذخیرہ آخرت بن گئے (یعنی بچپن میں ہی فوت ہو گئے) تو اللہ تعالیٰ ان کی بدولت ایسے شخص کو ضرور جنت میں داخل فرمائیں گے۔ ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا: حضرت! جس کا ایک ہی بچہ ذخیرہ آخرت بنایا تو اس کا کیا حکم ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس کا ایک ہی بچہ ہی ذریعہ آخرت بنایا ہو تو وہ بھی بخش دیا جائے گا۔ حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا سے عرض کیا: جس کا ایک بچہ بھی ذریعہ آخرت نہ بنایا (یعنی ایک بچہ بھی نابالغی میں فوت نہ ہوا) تو اس کا کیا حکم ہے؟ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اس کے لیے میں ذخیرہ آخرت ہوں، اس لیے کہ میری وفات کارنخ اور صدمہ تو سب سے زیادہ ہو گا۔

### زبدۃ:

ایک روایت میں ہے کہ جب کسی شخص کو کوئی مصیبت پہنچ تو میری جداں کی مصیبت سے تسلی حاصل کرے یعنی یہ سوچے کہ جب حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی جداں کو برداشت کر لیا تو باقی مصائب کی اس کے مقابلہ میں کیا ہیئت ہے؟

### زبدۃ:

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے مرض کی ابتداء سر کے درد سے ہوئی۔

اس روز حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ام المؤمنین (میری ای) عائشہ رضی اللہ عنہا کے مکان پر تشریف فرماتھے۔ اس کے بعد حضرت ام المؤمنین (میری ای) میمونہ رضی اللہ عنہا کی باری کے دن مرض میں شدت پیدا ہو گئی۔ اس حالت میں بھی حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم باری تقسیم فرماتے رہے مگر جب مرض میں زیادہ شدت پیدا ہو گئی تو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے اشارہ پر تمام بیویوں نے حضرت ام المؤمنین (میری ای) عائشہ رضی اللہ عنہا کے مکان پر بیماری کے ایام گزارنے کا اختیار دے دیا تھا، اس لیے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے بارہ یا چودہ ایام مرض کے گزارنے کے بعد پیر کو چاشت کے وقت ربيع الاول کے مہینے میں حضرت ام المؤمنین (میری ای) عائشہ رضی اللہ عنہا کے گھر میں وصال فرمایا۔

انا للہ وانا الیہ راجعون

## بَابُ: مَا جَاءَ فِي مِيرَاثِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی میراث مبارک کے بیان میں  
 حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ قَتْبَيْعَ، قَالَ: حَدَّثَنَا حُسَيْنُ بْنُ هُبَيْدٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا  
 إِسْرَائِيلُ، عَنْ أَيِّ إِسْحَاقَ، عَنْ عَمْرِو بْنِ الْخَارِبِ، أَخِي جُوَيْرِيَةَ لَهُ صُبْحَةٌ قَالَ: مَا  
 تَرَكَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَّا سِلَاحَةٌ وَبَغْتَةٌ وَأَرْضًا جَعَلَهَا  
 صَدَقَةً.

ترجمہ: حضرت ام المؤمنین (میری امی) جویریہ رضی اللہ عنہا کے بھائی حضرت عمر و بن  
 حارث رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی وراثت میں  
 صرف کچھ ہتھیار، ایک چیخ اور زمین ہی چھوڑی اور ان کو بھی صدقہ فرمادیا تھا۔

### زبدۃ:

ان کے علاوہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے استعمال کے کپڑوں کا باکل  
 ہی تھوڑی مقدار میں ہونے کی وجہ سے ذکر نہیں کیا۔

حدیث: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا  
 حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے پاس آئیں اور پوچھا کہ آپ کا وارث کون  
 ہو گا؟ آپ نے فرمایا کہ میرے اہل و عیال میرے وارث ہوں گے۔ حضرت فاطمہ  
 رضی اللہ عنہا نے پھر پوچھا: میں اپنے والد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی وارث  
 کیوں نہیں بنی؟ آپ نے جواب دیا: اس لیے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے  
 ارشاد فرمایا تھا کہ ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ البتہ جن کی کفالت حضرت پاک صلی  
 اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے ان کی کفالت میں بھی کروں گا اور جن لوگوں پر

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم خرچ فرمایا کرتے تھے میں بھی ان پر خرچ کروں گا۔

## زبدۃ:

1: حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کو چونکہ اس مسئلہ کا علم نہیں تھا اس لیے انہوں نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سے اپنے والد حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی وراثت کا مطالبہ کیا تھا مگر جب ان کو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اصل مسئلہ سمجھا دیا تو پھر انہوں نے اس مسئلہ پر کبھی بات نہیں فرمائی بلکہ خاموش ہو گئیں، کوئی مطالبہ نہ کیا حتیٰ کہ آپ رضی اللہ عنہا اپنے خالق حقیقی سے جاملیں۔

2: حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے مسئلہ شرعیہ بیان فرمایا تھا کہ میرے بعد میرے اہل و عیال وارث بنیں گے، اگرچہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے بھی جو اپنا تھوڑا بہت سامان تھابیت المال میں جمع فرمادیا تھا اور ان کا بھی کوئی وارث نہیں بنًا۔

حدیث: حضرت ابو الحسن خری فرماتے ہیں کہ حضرت عباس اور حضرت علی رضی اللہ عنہما دونوں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس جھگڑتے ہوئے آئے۔ دونوں میں سے ہر ایک دوسرے پر بد نظمی کا اعتراض کر رہا تھا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اکابر صحابہ حضرت طلحہ، حضرت زیر، حضرت عبد الرحمن بن عوف اور حضرت سعد رضی اللہ عنہم کو (جو سوقت آپ کے پاس موجود تھے) قسم دلا کر پوچھا کہ تم نے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ نہیں سنا کہ نبی کامل صدقہ ہوتا ہے سوائے اس مال کے جو اس نے خود کھالیا یا اپنے اہل و عیال کو کھلا دیا، کیونکہ ہم انبیاء کی جماعت کسی کو اپنا وارث نہیں بناتے۔ اس حدیث میں طویل قصہ ہے۔

## زبدۃ:

حضرت عباس اور حضرت علی رضی اللہ عنہما ایک مشترکہ باغ اور زمین کے

متولی تھے اور دونوں کے مزاج مختلف تھے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نہایت فیاض، سخنی، زاہد اور متوكل تھے، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے طرز کے موافق جو آیا فوراً تقسیم کرنا دینا چاہتے تھے مگر حضرت عباس رضی اللہ عنہ انتہائی منتظم مزاج اور دوراندیش تھے اور ہر مال کو نہایت احتیاط سے آہستہ آہستہ خرچ کرنے کے حق میں تھے اور ضرورت کے موقع کے لیے ذخیرہ فراہم رکھنا چاہتے تھے۔ تولیت مشترک ہونے کی وجہ سے کوئی کام کرنے سے پہلے دونوں کا متفق ہونا ضروری تھا۔ اس لیے اس جائیداد سے حاصل ہونے والی آمدی میں دونوں حضرات کا اکثر جھگڑا رہتا تھا۔ تو یہ دونوں خلیفہ وقت حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس آئے تاکہ یہ روز کا جھگڑا ختم ہو جائے اور وہ ان کے درمیان اس زمین اور باغ کو تقسیم فرمادیں تاکہ ہر آدمی الگ حصہ کا متولی ہو اور اپنی مرضی کے مطابق آمدی کو تقسیم کر سکے، مگر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اکابر صحابہ رضی اللہ عنہم کو گواہ بنانے کی ثابت فرمایا کہ نبی کا کوئی وارث نہیں ہوتا، اس لیے اس زمین کے تم وارث نہیں ہو۔

رہامسئلہ تولیت کا کہ زمین اور باغ تقسیم کر کے دونوں کو الگ الگ حصہ کا متولی بنادیتے تو آپ رضی اللہ عنہ نے اس کا بھی انکار فرمادیا۔ آپ کا نظریہ یہ تھا کہ اگر میں نے آج صرف بطورِ متولی ہی تمہارے درمیان زمین اور باغات تقسیم کر دیے تو ممکن ہے کہ کل تمہاری اولادیں اس کو وراثت سمجھ کر تقسیم کرنا شروع کر دیں۔ اس لیے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے صاف صاف فرمایا کہ اگر تم دونوں حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے قریبی رشتہ دار ہونے کی حیثیت سے اسی طرح مشترک کہ تولیت کو نبھاسکتے ہو تو ٹھیک ہے ورنہ میں کسی دوسرے شخص کو اس کا متولی بنادیتا ہوں۔

### حدیث:

**حضرت ام المؤمنین (میری امی) عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت پاک صلی**

اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہم انبیاء کا کوئی وارث نہیں ہوتا، جو کچھ ہم چھوڑ جاتے ہیں وہ صدقہ ہوتا ہے۔

### زبدۃ:

اس بات پر پوری امت کا اتفاق ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ترکہ میں وراثت نہ تھی اور اکثر علماء کی رائے یہ ہے کہ جس طرح حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی وراثت نہ تھی اسی طرح دیگر انبیاء علیہم السلام کی بھی وراثت نہ تھی۔ انبیاء علیہم السلام کی وراثت نہ ہونے کی علماء کرام نے چند وجہات تحریر فرمائی ہیں:

(۱): انبیاء علیہم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہوتے ہیں۔ لہذا ان کی ملکیت باقی رہتی ہے، اسی طرح ان کی بیویوں سے نکاح بھی جائز نہیں ہوتا۔  
 (۲): مزید یہ کہ نبی نوزندگی میں بھی کسی چیز کو اپنی ملکیت نہیں سمجھتا بلکہ متولیانہ طور پر استعمال فرماتا ہے۔

(۳): نبی اپنی امت کے لیے بمنزلہ باپ کے ہوتا ہے۔ لہذا اس کی وارث بھی صرف اس کی حقیقی اولاد ہی نہیں بلکہ پوری امت ہوتی ہے۔

(۴): نبی کی وراثت اس لیے بھی نہیں ہوتی کہ لوگ کہیں یہ گمان نہ کرنے لگیں کہ نبی بھی العیاذ بالله عام دنیاداری کی طرح اپنی اولاد اور آئندہ نسلوں کے لیے مال جمع کر کے رکھتے تھے بلکہ نبی کی تو شان یہ ہے: ”لَا يَدْخُرُ لِغَيْرٍ“ کہ نبی تو دوسرے دن کے لیے بھی کچھ باقی نہیں رکھتا چہ جائیکہ اولاد کے لیے جمع کرے۔

(۵): اگر نبی کی اولاد میں وراثت چلنے کا قانون ہوتا تو ممکن تھا کہ کوئی بد بخت جائیداد کے حصول کی غرض سے نبی کو ہلاک کرنے کی کوشش کرتا جو کہ اس کی دنیا آخرت دونوں کو بر باد کر دیتی۔

## بَابُ : مَا جَاءَ فِي رُوْيَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْمَنَامِ

باب: حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھنے کے بیان میں

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدِيٍّ قَالَ :  
حَدَّثَنَا سُفِيَّاْنُ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ، عَنْ أَبِي الْأَحْوَاصِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ،  
عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : مَنْ رَأَى فِي الْمَنَامِ فَقَدْ رَأَى فِي  
الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بِي.

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس نے خواب میں مجھے دیکھا اس نے مجھے ہی دیکھا کیونکہ شیطان میری شکل و صورت نہیں بناسلتا۔

### زبدۃ:

1: شیطان ہر شخص کی شکل و صورت اختیار کر کے لوگوں کو دھوکہ دے سکتا ہے مگر حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی شکل و صورت اختیار نہیں کر سکتا۔ اس لیے اگر کسی شخص کو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا علیہ مبارک نظر آئے جو کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا حقیقی علیہ مبارک ہے تو درست ہی ہے اور اگر کسی شخص کو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ایسا حلیہ مبارک نظر آئے جو کہ آپ کی شان کے لا اق نہ ہو مثلاً نگ سفید نہ ہو یا لباسِ غیر شرعی میں ہوں وغیرہ تو بھی وہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم ہی ہیں، یہ یقین رکھنا چاہیے۔

البته حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شان

مبارک کے نامناسب شکل و صورت میں دیکھنا یا تو بعض تاریخی حالات کی طرف اشارہ ہوتا ہے یا پھر خواب دیکھنے والے آدمی میں کوئی نقص ہوتا ہے جو کہ اصلاح طلب ہوتا ہے۔ لہذا اس کو اپنے حالات پر غور کر کے اپنی اصلاح کر لینی چاہیے۔

اس کی مثال ایسے ہی ہے جیسے آفتاب کو دیکھا جائے اور دیکھنے والوں نے مختلف رنگ کے چشمے لگا کر کھو گا تو جیسا رنگ چشمہ کا ہو گا وہی رنگ دیکھنے والے کو آفتاب کا نظر آئے گا حالانکہ آفتاب کا رنگ تو ایک ہی ہے۔

2: اسی طرح حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو مختلف لوگوں کا ایک ہی وقت میں دیکھنا اس طرح ممکن ہے کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم تو اپنی جگہ پر تشریف فرمائیں اور درمیان سارے حجاب ختم ہو جائیں جس طرح کہ سورج کو دنیا بھر کے لوگ دیکھتے ہیں۔

3: اسی طرح بعض لوگوں کو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی بعینہ ذات مبارک کی زیارت نصیب ہوتی ہے اور بعض لوگوں کو حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے جسم مثالی کی زیارت ہوتی ہے جیسے کہ آئینہ میں کسی کے جسم مبارک کی صورت دیکھی جاتی ہے۔

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الدَّارِمِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا مُعَنَّى بْنُ أَسَّى ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ الْمُخْتَارِ ، قَالَ : حَدَّثَنَا ثَابِتٌ ، عَنْ أَنَّهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : مَنْ رَأَى فِي الْمَنَامِ فَقَدْ رَأَى ، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَخَيَّلُ بِي وَقَالَ : وَرَوَى الْمُؤْمِنُ جُزًّا مِنْ سِتَّةٍ وَأَزْبَعَنَ جُزًّا مِنَ النُّبُوَّةِ .

ترجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جس نے خواب میں مجھے دیکھا اس نے میری ہی زیارت کی کیونکہ شیطان

میری شکل و صورت میں ظاہر نہیں ہو سکتا۔ آپ نے یہ بھی فرمایا کہ مومن کا خواب نبوت کے چھیالیں اجزاء میں سے ایک جزء ہوتا ہے۔

### زبدۃ:

1: حضرت ملا علی قاری وغیرہ نے لکھا ہے کہ بہتر یہ ہے کہ چونکہ اس کو علم نبوت کا ایک جزء فرمایا ہے اور علوم نبوی انبیاء علیہم السلام ہی کے ساتھ مخصوص ہوتے ہیں، اس لیے اس کو بھی انبیاء علیہم السلام کے ساتھ ہی مخصوص سمجھنا چاہیے۔ ہمارے لیے اتنی بات کافی ہے کہ مبارک اور اچھا خواب ایک بہت بڑی بشارت ہے جو نبوت کے اجزاء میں سے ایک جزء ہے۔

باقی چونکہ نبوت کے چھیالیں اجزاء نبی ہی کو صحیح طور پر معلوم ہیں، اس لیے اس ایک جزء کو بھی وہی صحیح طور پر معلوم فرماسکتے ہیں۔

2: اہل السنۃ والجماعۃ کے نزدیک خواب وہ تصورات ہیں جن کو اللہ تعالیٰ بندہ کے دل میں ڈال دیتے ہیں، کبھی تو فرشتے کے واسطے سے اور کبھی شیطان کے واسطے سے۔ علماء نے لکھا ہے کہ خواب کی تین قسمیں ہیں:

(۱): رحمانی خواب: یہ وہ تصورات ہیں جو اللہ تعالیٰ اس فرشتے کے واسطے سے بندہ کے دل میں ڈال دیتے ہیں جو فرشتہ اس پر مقرر ہے۔

(۲): شیطانی خواب: یہ وہ تصورات ہیں کہ شیطان کے اثر اور تصرف سے بندہ دیکھتا ہے۔

(۳): نفسانی خواب: یہ وہ نیالات اور تصورات ہیں جو جاگتے میں انسان کے دل پر گزرتے ہیں یا جو جسمانی تقاضے ہوتے ہیں وہی سوتے میں بھی نظر آتے ہیں۔

حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد مبارک ہے کہ خواب تین طرح کا ہوتا ہے؛ ایک رویا صالحہ یعنی مبارک خواب، یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے بشارت ہوتا

ہے، دوسرا ذرا ناخواب جو شیطان کی طرف سے رنج پہنچانا ہوتا ہے، تیسرا وہ خواب جو آدمی کے اپنے خیالات اور وسوسے ہوتے ہیں۔

### زبدۃ:

خواب ہر کسی کے سامنے بیان نہیں کرنا چاہیے حضرت پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے:

لَا تُحَدِّثُ إِهَا إِلَّا لَبِيَّاً أَوْ حَبِيبًا.

اپنے خواب کا ذکر کسی عقلمند یا مخلص دوست کے سامنے ہی کرو کیونکہ ہر ایک کے سامنے خواب کا ذکر آدمی کو پریشانی میں مبتلا کر سکتا ہے۔  
خواب کا نتیجہ کبھی تو جلدی نکل آتا ہے اور کبھی دیر سے نکلتا ہے، جس طرح حضرت یوسف علیہ السلام کا خواب چالیس سال بعد شرمندہ تعبیر ہوا۔

## خاتمة الکتاب

حضرت امام ترمذی علیہ الرحمۃ نے اپنی کتاب شماں ترمذی کے اختتم پر دو باتیں نہایت ہی قیمتی ذکر فرمائی ہیں۔ بندہ بھی اپنی کتاب ”زبدۃ الشماں“ انہی دو نصیحتوں کے ذکر کرنے کے ساتھ ختم کر رہا ہے اور اللہ تعالیٰ سے علم کی توفیق اور قبولیت کی دعا کرتا ہے۔

بندہ ان دو نصیحتوں میں بجائے اپنے الفاظ کے حضرت شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا کاندھلوی ثم المهاجر مدفنی نوراللہ مرقدہ کی کتاب ”خصائص نبوی شرح شماں ترمذی“ کے الفاظ کو من و عن نقل کرتا ہے:

”حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَلَىٰ قَالَ : سَمِعْتُ أُبَيَّ يَقُولُ : قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْمُبَارِكَ : إِذَا أَتَيْتَ لِيْتَ بِالْقَضَاءِ فَعَلَيْكَ بِالْأَثْرِ .“

عبداللہ بن مبارک رحمۃ اللہ علیہ بڑے انہے حدیث میں سے ہیں۔ فقہاء اور صوفیاء میں بھی ان کا شمار ہے۔ بڑے شیخ عابد زادہ تھے اور حدیث کے حافظوں میں گنے جاتے ہیں۔ تاریخ کی کتابوں میں بڑے فضائل ان کے لکھے ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ اگر کبھی قاضی اور فیصل کنندہ بننے کی نوبت آئے تو منقولات کا اتباع کیجیو۔

ف: مقصود یہ کہ خود رائی اور اپنی عقل پر گھمنڈ نہیں کرنا چاہیے بلکہ اکابر کے کلام، احادیث اور اقوال صحابہ رضی اللہ عنہم کا اتباع کرنا چاہیے۔ یہ امام ابن مبارک رحمۃ اللہ علیہ کی نصیحت ہے جو عام ہے، ہر فیصلہ کے متعلق یہی بات ہے، خواہ وہ فیصلہ قضاء کے قبیلہ سے ہو یا کوئی اور فیصلہ ہو جیسا کہ ابھی گزر امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ نے ان کا یہ ارشاد نصیحت عامہ کے قبیلہ سے ذکر کیا ہے جیسا کہ عام شرائیح شماں کی رائے ہے۔ بندہ کے نزدیک اس باب سے بھی اس کو ایک خاص مناسبت ہو سکتی ہے وہ یہ کہ خواب کی تعبیر بھی ایک فیصلہ ہے، اس لیے اس میں بھی اپنی رائے سے غتر بود [یعنی گٹ بڑ

اور گذمہ نہ کرنا چاہیے بلکہ اسلاف کی تعبیر وں کو دیکھنا چاہیے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جمعین اور تابعین رحمہم اللہ سے بکثرت خوابوں کی تعبیریں نقل کی گئی ہیں۔

فَنَّ تَعْبِيرَكَ عَلَمَاءٌ نَّكَحَا هُنَّا كَهْ تَعْبِيرَ دِينِي وَالْخَصْصُ ضَرُورِيٌّ هُنَّا كَهْ سَجَحَ دَارٌ، مَقْتَنٍ، پَرَهِيزَ گَارٌ، كَتَابَ اللَّهِ اور سُنْتَ رَسُولِ اللَّهِ كَادَافَقَ هُنَّا، عَرَبٌ كَهْ لُغَاتٍ اور زَبَانٌ زَدَ مَثَلَوْنَ كَوْ جَانَتَاهُو وَغَيْرُهُ وَغَيْرُهُ بَهْتَ سَيِّ شَرائِطٍ اور آدَابٍ عَلَمٌ تَعْبِيرَكَ كَتابُونَ مَيْںَ لَكُمْ ہیں۔

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ، قَالَ: حَدَّثَنَا النَّاضِرُ بْنُ شُمَيْلٍ، قَالَ: أَنْبَأَنَا أَبُنْ عَوْفٍ، عَنْ أَبِنِ سَيِّرٍ يَنَّ قَالَ: هَذَا الْحَدِيثُ دِينٌ، فَانْظُرُوا عَمَّنْ تَأْخُذُونَ دِينَكُمْ.

ترجمہ: ابن سیرین کہتے ہیں کہ علم حدیث (ایسے ہی اور دینی علوم سب) دین میں داخل ہیں۔ لہذا علم حاصل کرنے سے قبل یہ دیکھو کہ اس دین کو کس شخص سے حاصل کر رہے ہو؟

ف: ابن سیرین رحمۃ اللہ علیہ بھی اپنے وقت کے امام اور مشہور بڑے تابعی ہیں۔ بہت سے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے علوم حاصل کیے۔ فن تعبیر کے بھی امام ہیں، خواب کی تعبیر میں ان کے ارشادات جست ہیں۔ ان کے ارشاد کا مقصود یہ ہے کہ جس سے دین حاصل کرو اس کی دیانت، تقویٰ، مذہب، مسلک کی اچھی طرح تحقیق کرو، ایسا نہ کرو کہ ہر شخص کے کہنے پر عمل کر لو خواہ وہ کیسا ہی بے دین ہو، اس لیے کہ اس کی بد دینی اثر کیے بغیر نہیں رہے گی۔

بعض روایات میں خود نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی اس مضمون کی تائید ہوئی ہے۔

یہ نصیحت عامہ ہے جیسا کہ پہلے نمبر پر گزر چکا ہے اور اس باب کے ساتھ بھی مناسبت ہو سکتی ہے کہ علم تعبیر بھی ایک اہم علم ہے، جب کہ خواب؛ نبوت کے اجزاء میں سے ایک جزو ہوتا ہے تو اس کی تعبیر جتنی بھی مہتمم بالشان ہو ظاہر ہے، اس لیے بغور دیکھا کرو کہ کس سے تعبیر لے رہے ہو وہ اس کا اہل ہے یا نہیں؟

اس مناسبت سے گویا امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کو ذکر کیا لیکن اب ان سیرین رحمۃ اللہ علیہ کا کلام اور احادیث کا مضمون خواب کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ ہر علم کو شامل ہے اور جتنا مہتمم بالشان علم ہو گا اتنے ہی زیادہ واقف سے معلوم کرنے کی ضرورت ہو گی۔

اس ہمارے زمانہ میں جو قیامت کے بہت ہی قریب ہے ایک یہ بھی سخت مضرت کی بات ہو گئی ہے کہ ہر شخص خواہ کتنا ہی جاہل، لکتنا ہی بد دین ہو تھوڑی سی صفائی تقریر و تحریر سے علامہ اور مولانا بن جاتا ہے اور رنگین کپڑوں سے صوفی اور مقتدا بن جاتا ہے۔ عام لوگ ابتداءً ایک عام غلط فہمی کی وجہ سے ان کی طرف متوجہ ہو جاتے ہیں اور پھر اپنی ناواقفیت سے ان کا شکار بن جاتے ہیں۔ وہ غلط فہمی یہ ہے کہ عامۃ قلوب میں یہ سما گیا ہے کہ ”أَنْظُرُوا إِلٰى مَا قَالَ وَلَا تَنْظُرُوا إِلٰى مَنْ قَالَ“ (آدمی کو یہ دیکھنا چاہیے کہ کیا کہا، یہ نہیں دیکھنا چاہیے کہ کس نے کہا) حالانکہ یہ مضمون فی نفسہ اگرچہ صحیح ہے لیکن اس شخص کے لیے ہے جو سمجھ رکتا ہو کہ کیا کہا، جو کہا وہ حق کہایا باطل اور غلط کہا؟

لیکن جو لوگ اپنی ناواقفیت دینی کی وجہ سے کھرے کھوٹے، صحیح اور غلط میں تمیز نہ کر سکتے ہوں ان کو ہر شخص کی بات سننا مناسب نہیں کہ اس کا نتیجہ مال کار مضرت اور نقصان ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس زمانہ میں کوئی دعویدار اگر ولایت، امامت، نبوت رسالت حتیٰ کہ خدائی تک کا بھی نفع بالله دعویٰ کرے تو ایک گروہ فوراً

اس کا تابع بن جاتا ہے۔ والی المشتکی وہ المستعان“ [حضرت شیخ الحدیث رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت ختم ہوئی۔]

میں اللہ تبارک و تعالیٰ کا لاکھ لاکھ شکر ادا کرتا ہوں کہ جس کریم ذات نے مجھ جیسے نالائق، کم علم اور سیاہ کار انسان سے ”زبدۃ الشماں“ کے چند اوراق اپنے فضل سے تحریر کروادیے۔

چکی نمبر 4، سیل نمبر 3 اڈیالہ جیل راولپنڈی  
26 ربیع الثانی 1422 ہجری 19 جولائی 2001ء  
وقت 4 نجح کر 10 منٹ سے پہلے

## علماءِ رام کی تاثرات

### مشتی سعید احمد پاٹھپوری، شیخ الحدیث دارالعلوم دہوری

مولانا نے خالص مکھن قارئین کی خدمت میں پیش کیا ہے۔ آپ کی تصانیف اور تقاریر سے ایک عالم مستفیض ہو رہا ہے۔ ان شاء اللہ یہ تصانیف بھی قولیت کا شرف حاصل کرے گی۔

### ڈاکٹر عبد الرزاق اسکندری، نائب صدر فناق المدارس، جامعہ بنوری لاون کراچی

انداز بیان سادہ، سلیس اور عام فہم ہے۔ اہل علم کے علاوہ عام اور دخواں بھی استفادہ کر سکتے ہیں۔

### مولانا عبد الحفیظ مکی، مکہ مکرمہ

مولانا مشکل سائل ایسے بیان فرماتے ہیں کہ سطحی علم والا بھی اچھی طرح سمجھ جاتا ہے۔

### مولانا نور العادی، شاہ مصوص صوابی

زبدۃ الشماں کل علماء و طلبہ کے لیے عام فہم ہونے کے ساتھ منید ثابت ہو گی۔

### مشتی سعید اللہ حنفی، جامعہ حنفیہ اکوڈہٹک

مولانا نے خوب شرح و تشریح کرتے ہوئے ”شمائل ترمذی“ کا حق ادا کیا ہے۔

### بید عزیز الرحمن هزاروی، اسلام آباد

یہ کتاب آقا علیہ السلام کے عشق و محبت کو بڑھانے کے لیے ہے۔

### صوفی محمد سرزوں، شیخ الحدیث جامعہ اشرفیہ لاہور

بہت مفید کتاب ہے، اللہ تعالیٰ لے سے ہر خاص دعام کے لیے نافع بنائیں۔

### مولانا ارشاد احمد، کبیروالہ

یہ عظیم خدمت سب طبقوں کے لیے مفید ہے۔

### صاحبزادہ عزیز احمد، خانقاہ سراجیہ کندیل

یہ بخت اور کاوش بر محل اور بر وقت ہے۔ مولانا محمد الیاس گھسن الہمنت کا سرمایہ ہیں۔

### مولانا زاہد الراشدی، کوہہ انوالہ

ہماری بیوی نسل کے لیے بیش بہا تھا ہے اور سب سے بڑی آئینہ میل خصوصت کا تعارف کرتی ہے۔

### مشتی محمد حسن، لاہور

مولانا نے آقا علیہ السلام کی نورانی اداویں کا حصین گلستانہ اس کتاب میں پیش کیا ہے۔

### مولانا عبد الجبار، سرگودھا

کتاب کی تالیف جس غرض کے لیے کی، اس کو خوب خوب نجایا ہے۔

### مولانا محمد اکرم طوہفانی، سرگودھا

پرقتن دور میں وقت کا تقاضا پورا کیا ہے۔